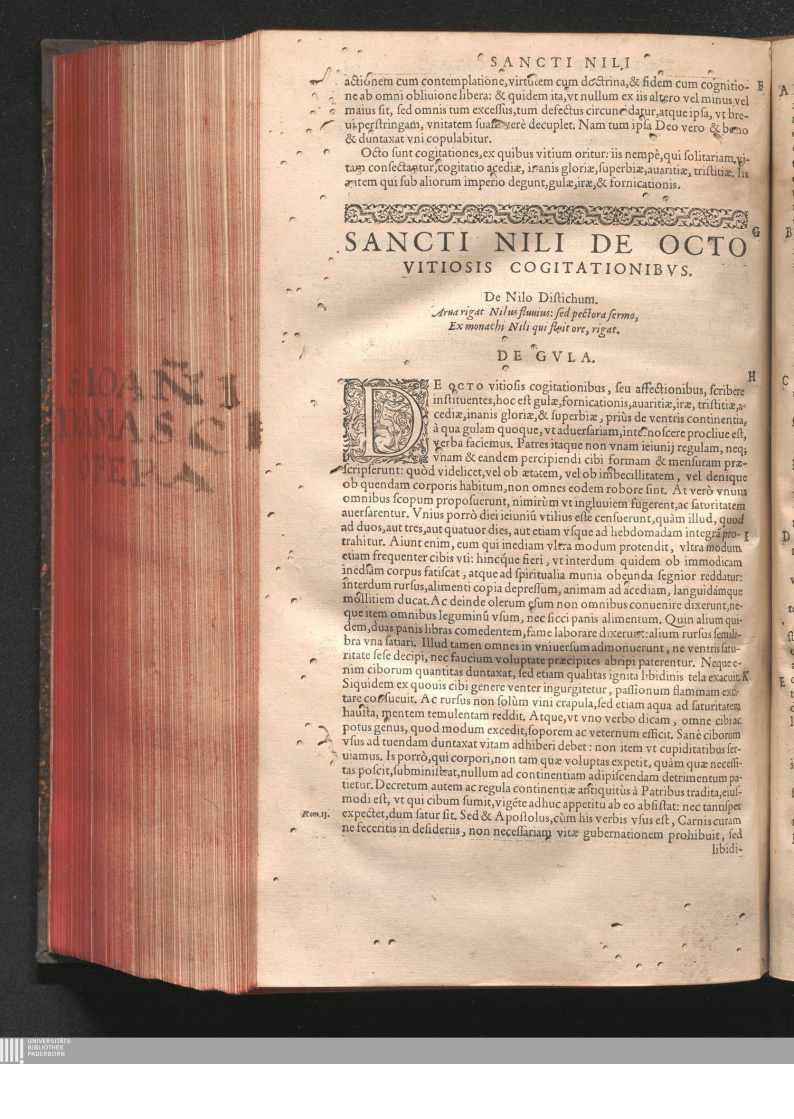


## SANCTI|| IOANNIS|| DAMASCENI OPERA,||

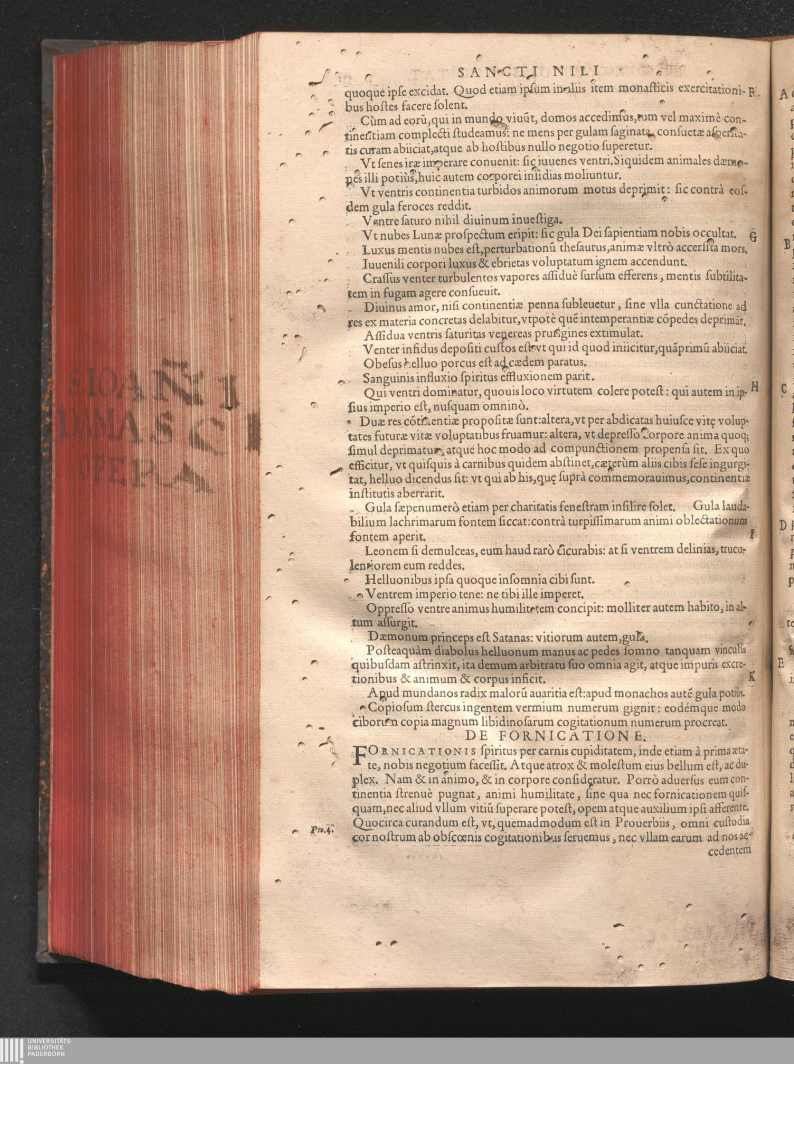
## Johannes < Damascenus> Parisiis, 1577

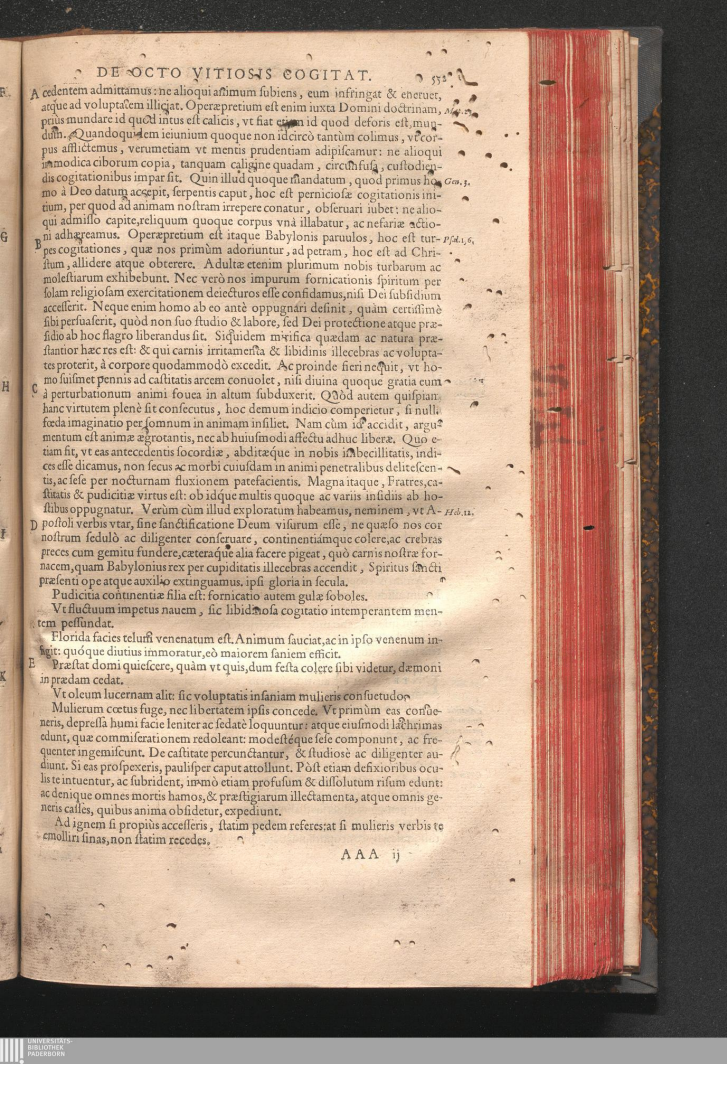
Nili de iisdem.

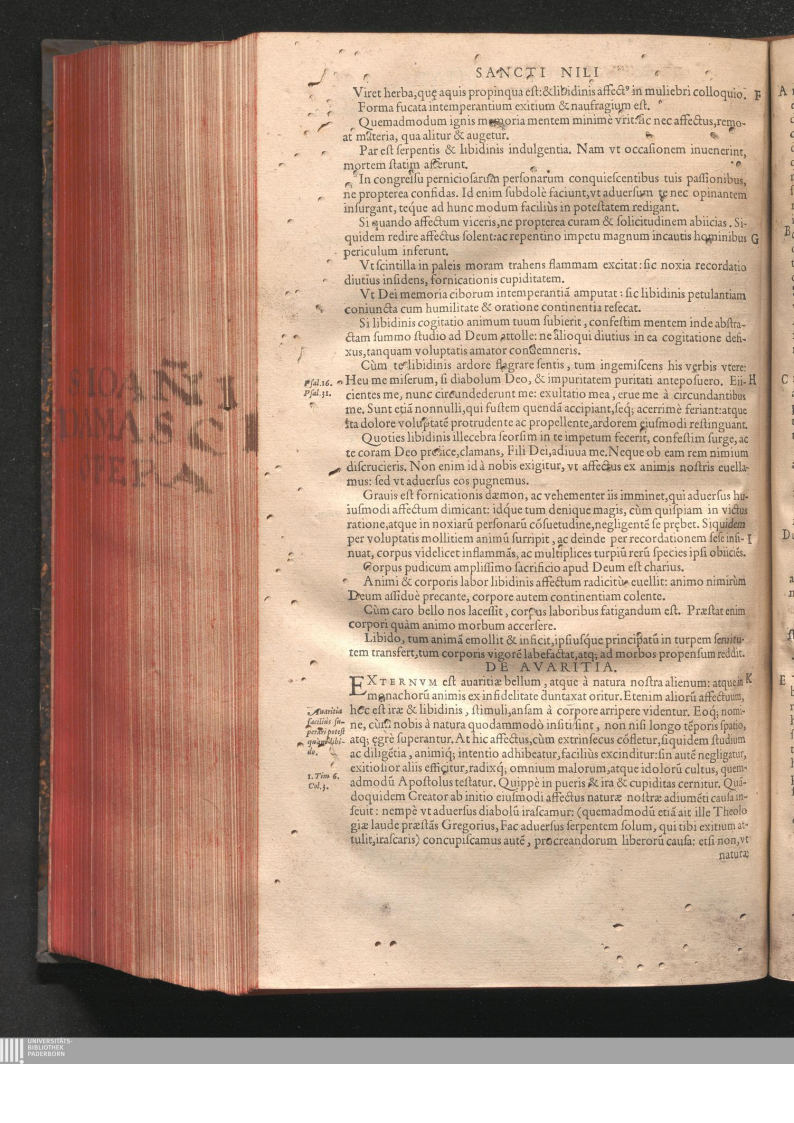
urn:nbn:de:hbz:466:1-71880



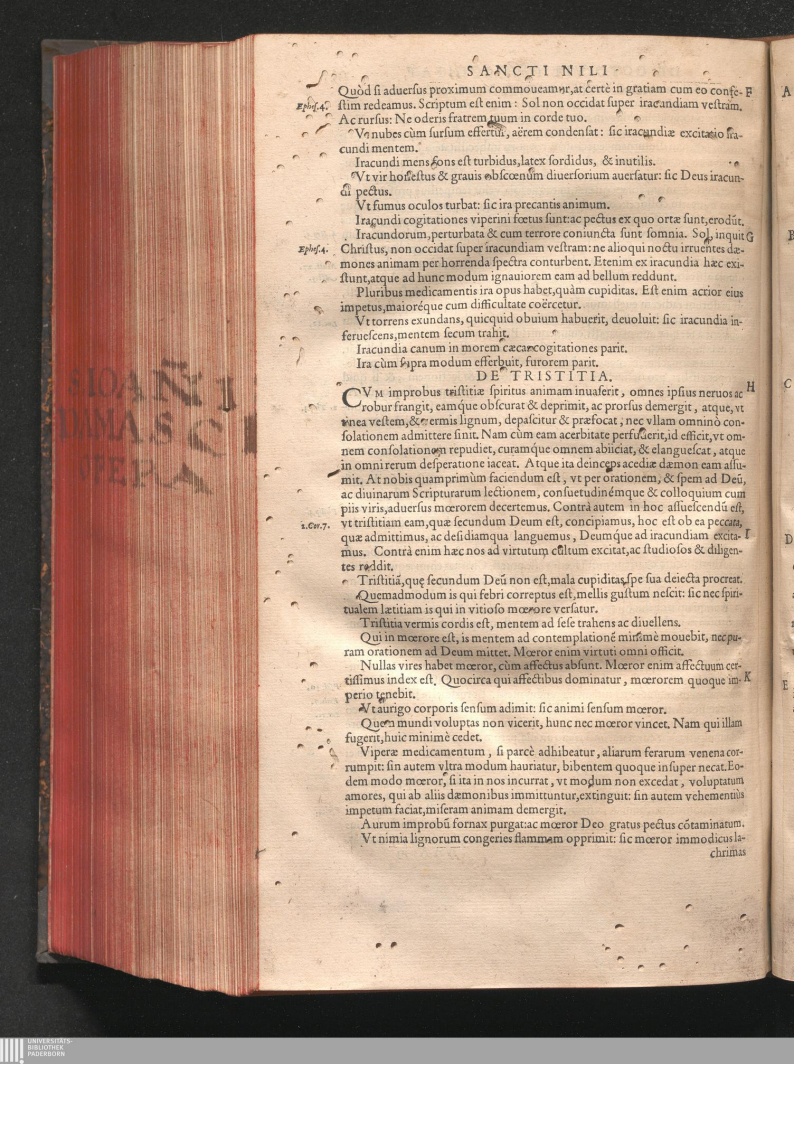
DE OCTO VITIOSIS COGITAT. 'A libidinosam cupiditatem interdixiteVerumenimuerò ad plena, numerisque omnibus absolutamanimę puritatem adipiscendam, ciborum abstinentia parum virium habet, nisi cæte æ virtutes accedant. At verà particularem eam puritatem, que costitate comparatur, continentia potius præstat, dummodo humilitatem quoque sociam asciscat. Nam qui eam per solam continentiam consequi conatur, ei non dissimilis est, qui vna duntaxat manu natat. Quidam autem ex iis, qui cotinentiæ studium profitebantur, corporum suoram viribus sufficientiam metientes, diurnu cibum fibi circunciderunt. Cum autem istud præstitissent, cosentanea ratione id quoque, quod reliquum erat, amputarunt. Atque ita via quadam progredientes, tandem eò vsque peruenerunt, vt tantulum duntaxat cibiscape-Brent, quod ad tuendam vitam satis esset. Atque hæc quidem de continentia dicta fint. Operæpretium est autem de gula etiam quædam adiungere. Gulam veteres appellarunt, raptim ac festinanter, & multa, & citra delectum, ac præmature comedere:ingluuiem autem, cibis delectari: sic nimirum, vt inter vtramque id sit discriminis, quòd illa in quantitate, hæc in qualitate consistat. Quoniam enim μαργαίν v infanire fignificat, ventris quidem infania in quatitate verfatur: gutturis autem, in qualitate. Quanquam nonnulli sunt, qui vtramque vno nomine gulam appellarint. Hæc stomachi & hepatis & splenis doleres, ac denique imbecillitate causatur: eosque, qui propterea in graues morbos inciderunt, nobis proponero consueuit. Vt frugum principium flos est: fic virtutis in actione positæ continentia, contraque turbidorum animi motuum, gula. Vtignis materia lignum est: sic libidinis materia est ingluuies. Atque vtillud flammam excitat: eodem modo hæc turpem cupiditatem. Venter egens perturbationes animi consopit: plenus autem easdem excitat. Aridum degendæ vitæ genus fobrios animos parit: humidam autem & molle cos obruit. Vt nubes Solis radios obscurat: sic crassus vapor è cibis emergens menti obscuritatem affert. Vtterra vasta atque inculta spinas producit: sic venter cibis onustus obscœnas cogitationes. Neque in coeno vnguentum, neque in ventre ingluuie laborante fragrans virtutis odor inueniri potest. Helluonis oculus conuiuia curiosè exquirit: continentis autem, spiritualium virorum cœtus. Sanctorum memorias helluonis animus enumerando recenset: continens autem eorum vitam imitatur. Ne exquisitis cibis ad saturitatem sumptis corpus sagines: ne alioqui confestim aduersum te insufgat. Quin potius continentiæ ope atq; adiumento ipsum coërce. Sic enim hoc consequeris, vt imperio tuo pareat, nec temerè moueatur, aut præ libidinoso ac petulanti impetu, equi in morem, hinniat. Quemadmo-E dum enim obtruncatus hostis nemini terrorem incutit: sic etiam corpus per continentiam domitum animam minimè perturbat. Ac rursus, Quemadmodum cadauer ignis flammam minimè sentit: sic neque is, qui continentia præditus A, libidinis fornacem. Continentia castitatem parit: gula contrà libidinis mater est. Qui ventré implens pudicitiæ cultum profitetur, huic fimilis est, qui se ignis impetum stuppa compressurum, aut flammam oleo extincturum pollicetur. Qui pane & aqua saturatur, continens habendus non est. Cuiusuis enim rei saturitas à continentia aliena est. Cùm gulæ dæmon præscriptam ciborum abstinentia infringere nequit, tum monachum in summæ cotinentiæ cupiditatem subdolè coniicit: vt cum ob corporis imbecillitatem eò peruenire non potest vt modum excedat, à mediocritate







DE OCTO VITIOSIS COGITAT. A natura consentaneum est, his affectibus vtimur. At verò morbus auaritia, non ex naturali motu occasionem arripit, verum, vtiam à nobis dictum est, ex infidelitate: quod videlicat Deum rebus nostris minime prospicere arbitremur. Nam cum mollem animam nacta est, recta atque rationi consentanea proponere videtur, nimirum diuturnam senectutem, corporis imbecillitatem, cognatorum atone amicorum contemptum, aliosque id genus prætextus. Ac deinceps in animum subiens, eum que prorius occupans, cupiditatem ad sese traducit, eique persuadet, vt pecuniam solam quærat, in eaque sola, velut tempestiuè profutura, sizmam fiduciam collocet: contraque spem in Deo figere, par esse censeat, atque in ventis sperare. Tria porrò auaritiæ sunt genera. Primum, cum quis ea, quibus Bcaret, adipisci gestit: vt Giezi, cuius pœna sempiterna lepra est. Alterum, cum 4. Reg.s. quis renlisso omnibus facultatibus suis nuncio, rursus earum cupiditate afficitur.vt Iudas, cuius supplicium acerbus est laqueus. Tertium, cum quis bona sua 2241. 27, omnia abiecturum se pollicitus, partem quandam clam retinet : vt Ananias & Agt.s. Saphira, quorum pœna repentina & fæua mors est. Quocirca nobis faciendú est, vt malorum radicem euellamus. Hac enim manente, rami quoque pullulabunt. Alioqui metuendum est, ne repente audiamus: Stulte, hac nocte animam tuam [w. 12] repetent à te: quæ autem parasti, cuius erunt? Porrò auaritiæ contemptum ij demi maxime consequentur, qui in comobio viuent, nulliusque rei cura laborat. Auarus monachus, in manuum laboribus diligentissimus, eos quidem pro se-C ria opera habet, pro defunctoria autem, precationem & lectionem, & si quid aliud spirituale est. Quin ad huiusmodi affectus patrocinium illud quoque Apostoli dictum obtendit, Qui non laborat, nec manducet. Cum tamen con- 2. The 3. tra, ea quæ ex animæ virtute sunt, pro serio opere habere debeat opro leuiore autem atque perfunctifio, ea quæ manibus conficiuntur. Auarus ille habendus est, non qui omninò pecunias habet, sed qui eas amat, atque adipisci cupit. Monachus diues ac copiosus onusta nauis est, atque in tempestate facile pesfum iens. Contrà is cui nullæ opes funt, leuis & expeditus viator est, in omni loco diversorium inveniens, leuis cursor, ad supernæ vocationis brauium cele- Philip. riter contendens: aquila denique sublime volans, ac tum demum ad cibum de-Duolans, cum necessitas cogit. Monachus auaritiæ morbo laborans, nunqua à cura & solicitudine liber est. Auaritiæ cum charitate nullu fœdus esse potest. Charitas enim æquo achibéti animo se fraudari patitur, facultatesque suas læta impertit, atque interdu etia omnia magno animo abijcit. Auaritia autem contrarium omninò efficere cosuevit. Nunquam sine fluctibus est mare:nec aparus sine ira & mœrore. A uarus in cœlum contendens, huic fimilis est, qui pedibus suis vinculo con-Arictis currere conater. DE IRA. R A cum semel pectus obsederit, atque exarserit, mentem sumo occaecat, iudiciumque corrumpit:ac denique lubrica omnia & confusa reddit. Contur- Pfal. 300. batus est enim, inquit Scriptura, in ira oculus meus. Et rursus: Ira in sinu stultorum requiescit, atque id quod iustum est, odio habet. Ira enim viri, vt alio loco Iac.15. habetur, iustitiam Dei non operatur. Illud etiam efficit, vt turpiter & indecorè se homo gerat. Vir enim iracundus, inquit ille, parum venustus est. Cumque in tot ac tanta mala eum, quem semel inuasit, coniiciat, miserandum in modum ei humanitatem omnem excutit. Quocirca ita coparati esse debemus, vt lenitatem placiditatemque tum consectemur, nosque ab omni perturbatione puros conseruemus, cum eu, qui aliquid peccati admisit, corrigere aggredimur : ne alioqui per medicinam morbum cotrahamus. Irascimini enim, inquit ille, & nolite pec- Psal. 42 care. At quî fieri possit, vt quis succensendo non peccet? Nimirum si aduersus vina sua semper irascatur: atque iracundiæ causas suæ ipsius socordiæ ascribat. AAA iii





SAMCTI.NILI Acedia affectus, iis potissimum, qui in solitudine degunt, bellum infert. (B Acedia hoc facit, vt quis inter precandum pedes huc atque illuc moueat, ac nunc parietes, nunc laquearia, punc aliquid, quod intus fit, perspectet: ac nunc quidem trans fenestram cernat, nunc aurem arrigat, tanquam sono quodam eam feriente. DE INANI GLORIA. INANIS gloriæ affectus multiplex eft, ac subtilis, atque eiusmodi, vt non fa-cilè deprehendi queat. Aliorum affectuum impetus perspicui sunt: hic autem affectus tanto difficiliùs vinci potest, quanto difficiliùs deprehenditur. Etenim in omni studio atque instituto suboritur, in forma, in habitu, in incessu, in sermone, in silentio, in vestimento, in nuditate, atque, vt semel dicam, in omni re. G Christianum enim pugilem omni ratione ferire conatur: & quem per honorem efferre non potuit, hunc per patientiam in perferendo contemptu deiicere molitur. V trinque enim ac per contraria animum obsidet: atque eum, qui victus est, in extremum stuporem præcipitem agit. Inter inanem gloriam & superbiam est discrimen. Inanis enim gloria tum existit, cum humanæ gloriæ studio aliquid rectè atque ex virtute agimus. Superbia autem, cum magnos & excelsos nos esse censemus, aliosque condemnamus. Atque illa quidem ob actionem oritur: hæc autem ob existimationem. Illa elatioris principium est: hæc finis. Quamobrem omni contentione in hoc incumbendum est, vt multiplicem hanc belluam fugiamus, gloriámque humanam aspernemur: idque in omni præclaro opere studeamus, vt nihil fasturcausa, atque ad aucupandum gloriam agamus. Operæpre-H tium est enim, vt qui bono aliquo opere perfuncti sunt, Apostolicum illud sibi accinant, Non autem ego, sed gratia Dei mecum: atque etiam illud Domini, Si-Ionn. 15. Psal 126. ne me nihil potestis facere: & illud Dauidis, Nisi Domin's adificauerit domum, 2.Cor.4. in vanum laborau@unt qui ædificant eam: ac rursus illud Apostoli, Quid enim habes, quod no acceperis? Si auté accepisti, quid gloriaris tanqua non acceperis? Terra racemum curuum corrumpit: virtutem autem inanis gloria. Monachus inani gloria laborans, operarius est mercedis expers. Labore subiit: & laboris mercedem perdidit. Vt pertusa crumena aurum custodire non potest: ita nec inanis gloria virtutis thelaurum. Vt ventus pedis vestigium delet: sic inams gloriæ spiritus virtutem. Sopulus fub aquis latens est manis gloria: huic allifus, virtutis merces amisssi. Vt vir stolidus opes suas euulgat: sic monachus inanis gloriæ studio captus Virtus hominis inanis gloriæ studiosi, vitiosa est victima: neque inaltare inferetur. Acedia vigorem animæ frangit: inanis autem gloria sceleratissimo cuique neruos addit. Qui inani gloria afficitur, ea interdum, quæ vires superant, aggressus, maximam fibiipsi ignominiam conflat. Granis est inanis gloriæ dæmon: nam quod facis, vt eum euertas, hocipla rurfus inanis gloriæ principium aduerfum te facit. Quocirca danda est opera,vt contraria artibus eum eludamus. Inanis gloriæ dæmon, impuritatis & libidinis dæmonibus aduersatur: nequê fieri potest, vt quenquam illi simul adoriantur. Ille enim honorem, isti dedecus conciliant. Itaque vincentibus istis fugit ille: cedentibus autem redit. Quisquis inanis gloriæ leuitati insidet, nunquam ad veræ gloriæ amorem pennas proferet. Tribulus verè est inanis gloria. Nam in quamcunque tandem partem ceciderit, rectum semper stimulum statuit. DE SVPERBIA. GRAVISSI"

D

DE OCTO VITIOSIS COGITAT. A GRAVISSIM V S, atque omnium truculentissimus est superbiæ affectus, ac perfectos po issimum oppugnat, eosque qui ad virtutum fastigium euecti funt, deiicere contendit: atque vt contagiolus morbus in totum corpus, fic ipfa quoque in totam azimam serpit. Quinetiam an quidem omnes affectus, essi mentem perturbant, tamen eam duntaxat virtutem, quæ cuique aduerlatur, Isbefactare conantur, gula nimirum continentiam, fornicatio pudicitiam, auaritia paupertatem, ira lenitatem, ac denique cætera vitij genera viriutes eas quæ ipsis opponuntur. At superbia, cum animæ principatum obtinuerit, eam pro sus euertit, non secus atque ingentem ciuitatem acerbissimus tyrannus. Nam & diabolum ipsa è cœlo præcipitem eiecit. Quocirca, simulatque eam senserimus, nos ipsos statim, vt omni bono vacuos, & inutiles, atque abiectos, ac Deum ad iracundiam prouocantes, & fratribus velut in offendiculum duntaxat positos, nihili ducamus, Nam vt inanis gloriæ medicina, gloriæ contemptio est: sic superbiæ remedium sancta humilitas. Superbia est animæ tumor sanie plenus. Superbus, aut sibiipsi, ac non Deo, quæ recte atque ex virtute gerit, ascribit: aut certè eos, qui ab officio aberrant, aspernatur. Duplex enim superbiæ vitiu est. Hic demum verè monachus est, qui animæ oculum minimè distractum atque suspensum habet: corporis autem sensum ita domitum, vt nullo modo Monachus is demum cenfendus est, qui hores, ferarum instar, bello lacessit; & cum ab eo fugiunt, irritat. Monachus is est, qui in perpetuo mentis excessu, ac vitæ mœrore versatur. Monachus is est, qui virtutibus, perinde atque alius quispiam voluptatibus, ita imbutus est, vt 18 nc velut habitum quendam contraxerit. Inanis gloriæ præsentia, superbiæ nuncius est. Fugienda est superbia, non secus ac profundum quoddam præcipitium, omnem ad cœlum ascensum præcidens. Altercatio, superbiæ argumentum est: superbia autem, sterilitatis ac paupertatis animæ indicium. Superbus monachus remoto etiam dæmone ad exitium sibiipsi sufficit. Vt imbecillis scala eum qui ascendit, deijcit: sic superbiæ scala eum qui eam Superbia arbor sublimis est, putrida tamen, atque eiusmodi ramos habens, qui facile perfringantur, atque ascendentem in terram prosternant. Cætera vitia ignauis duntaxat ac defidia languentibus hominibus infidias moliuntur: superbia autem studiosis potius atque industrijs. Eoque nomine Christus etiam dicebat, Cum feceritis omnia quæ præcepta sunt vobis, dicite, Lie.17. Quia serui inutiles semus ac si diceret: Cum bellua hæc in animos vestros subire arat, tum per huiusmodi verba fores illi occludite. Cæteri affectus circa humanam naturam versantur:at superbia angelicam etiam potentiam fregit ac superauit. Superbia horrenda spectra animæ inducit. Lapsus superbiam coërcet, ipsiusque frenum efficitur. Ante lapfum, quoad eius fieri potest, da operam, vt superbiæ retia e sugias. Qui humiliter & abiecte de se sentit, Christi discipulus est: quippe cuius hæc verba sunt, Discite à me quia mitis sum, & humilis corde. Superbus autem, dia- Man. 1. boli, qui ob superbiam deiectus est, imitatorem se præbet. Carnem aduerfus fornicationem extenua: animam autern aduerfus fuperbiam. Monachus perpetuum lumen in cordis oculo est. Monachus est abyssus humilitatis, in ea malos omnes spiritus pessundans ac præfocans. Inanem gloriam ita demum extinxeris, fi clam & occulte operatus fueries

SANCTI NILI supervia auté, si quæ rectè gesseris, Deo accepta tuleris, ac teipsum nihili putaris. F Fac tibi prioris vitæ, ac veterum flagitiorum in mentem versiat, illudque tecum reputes, quonam pacto te, cum talis esses, lucis huius wura frui Deus sustinverit: neque eo contentus, etia aluerit, atque conservarit. Ac tum proculdubiò humilitatem concipies, nisi sensus omnis expers sis, callumque animus tuus obduxerit. Elationem tibi negotium exhibentem his verbis alloquere: Facesse à me. Quis mim ego sum? & quidnam à me præclari gestu est? Etenim sancti viri partim lapidati, partim fecti funt, partim denique fexcentis mortis generibus Christi causa de medio sublati sunt. Quemadmodum fieri nequit, vt fine naui quisquam mare traiiciat : fic nec e- G tiam, vt sine humilitate salutem consequatur. Iunge iustitiam cum superbia, at que alia rursus ex parte peccatum cum humilitate: ac peccati, quam iustitiæ, iugu celerius currere, superiorésque ferre conspicies, non quidem ob vim suam & facultatem, sed ob coniuncta humilitatis robur: atque alterum rursus superari, non ob iustitiæ imbecillitatem, sed ob superbiæ grauitatem. Exempla tibi præsto sunt in Pharisæo & Publicano. Quanquam etiam humilitas propriè in eo sita non est, ve qui peccator est, peccatorem se agnoscat. (Iudicij enim æquitas hos est, ac propriæ infirmitatis agnitio:) verum in hoc demum, vt qui iustitia præditus est, peccatorem sese ducat, nihilq; præclari de seipso existimet. Peccator iustum vicit: Publicanus Pharisæum. Ille H fustitiæ opera ostendit, Ieiuno bis in sabbato, & quæ deinceps sequuntur : hic contrà verba hæc duntaxat humilitati consentanea protulit, Deus propitius esto mihi peccatori. Sermo porrò opera superauit. Atque illum quidem tot tantisqi virtutibus ornatum, superbiæ spiritus exsussiauit, ac per ipsitis linguam, tanquam per fenestram, reconditas omnes opes excussit:contra paupertas ob humilitatem in diuitias mutata eit. Iusto potius metuenda est superbia. Nam eum quidem, qui in peccatis volutatur, conscientia sua deprimit, vt quæ eum nunquam accufare intermittat, nec caput attollere finat: at inftum, nifi attentum animu habeat, virtutes attollunt. Et quemadmodum prædones in eam potissimum nauem, que onibus dia mercibus onusta est, impetum faciunt: eodem quoque modo diabolus peccatoribus non admodum infestus hostis est: verum iustis acerrimum bellum indicit. I stus sit. Monacho istud propositum esse debet, ve pectus suum ab omni perturbatione purum tueatur. Quod si non assequitur, in errore versetur necesse est. Virtutis omnis fons, acradix, & caput, atque vinculum est discretio: quam hac demum ratione quispiam sibi comparabit, si cum iis, qui virtutis iter iam obierunt, quicquid instituit, communicet. Sic enim nunquam imprudens in malum, tanquam in bonum, prolabetur. Solitudinis hostis est, quisquis voluptatis amore flagrat. Cùm hostis quosdam ad turpem amoris affectum tanquam vinculis quibusdam inter se constringere cupit, tunc & hunc & illum explorat, vt eorum vterque, aut certé alter aptus inueniatur. Faciles vtplurimum & humani, atque ad misericordiam procliues sunt, qui libidini Itudent. Egestiones quæ in somnis fiunt, variis de causis oriuntur. Aut enim à natura existere solent, aut à renum imbecillitate, aut à corporis relaxatione, aut ab indumentorum & straguli mollitie, aut ex ingluvie ac crapula, aut à copassione, aut inflatione ex longo morbo contracta, aut à proximi codemnatione, aut denique à dæmonum inuidia. Ac prima quidem & secunda omni reprehensione carent: quasidoquide nec simulacru vllym ipsis inest. Reliquæ autem præter postremá invitio sunt. Nam postrema, non modò nullá reprehensionem habet, sed etiam fiduciam conciliat. Huic enim inuidetur, qui gloria excellit. Obscoenas rerum species, que noctu sese obtulerunt, interdiu animo atque cogitatione complecti minime oportet. Id enimagunt damones, vt earum recordatione

A co

1e

u

De

d

n

r

