

## Universitätsbibliothek Paderborn

# Theophili Bernardini E Societate lesv De Religiosæ Perseverantiae Præsidiis Libri XI. ...

# Bernardin, Théophile Antverpiae, 1622

9. Quomodo intellectus ad meditandum adhibeatur.

urn:nbn:de:hbz:466:1-47032

#### CAPVT IX.

## Quomodo intellectu seu ratiocinio ritè dirigatur meditatio.

Vemadmodumin oculis corporis imagines quadam relident corumos videntur, illæg; ad sensum quem philosophi communem vocantinto feruntur; non fecus memoria, sine vis ea quæ similitudines rerum effingit, to iplas intellectui seu iudicio censendas offert. Est aurem munus intellectus, e diiudicet, scrutetur, intelligat, de conuenientia, de que discrepantia rerumsetentiam ferat, certoque sibi fine proposito, qua ad illum faciant prudenters. gar:quippe ratiocinationis omnis id maxime proprium elt, vt diffipata mil ta simul vinciat, & è perspicuis obscura vestigans veritatis lucem breudlin doque complexu quasi vno radio comprehensam, spectandam animo obiicz quod si perfecte fecerit, veleam diffiteri non poslumus si contemplationis res lubiecta, vel non poslumus quin aut fugiendam aut expetendaminde mus, side respuendo, vel eligendo instituta ratiocinatio suerit.

Præterea cum intoto homine vna dominetur voluntas: voluntati verò i fa limes positus, nihil vevelle possit, nisi quod sibi bonum existimer: hac a tem existimatio & diindicario, propria sit intellectus; patet prosectoquatum in ipsam voluntatem, adeoque totum hominem iuris habeatista in telligendi diiudicandique vis: eoque fit excolenda magis, quòd voluntaque dem à fenfu, affectu, imaginatione in transuerfum abduci porest, at intelligentia veritatem clare oblatam refutare & auerfari non potest: & licer compa voluntaris aut affectionis impetu nonnumquam indiftorta & praua rapiatur, a tamen consideratione repetita, veritatis semel cognitæ caucatur oblino, muita fequitur, restitat, obmurmurat, nec à conuiciando, vellicando, diumin dicijterrore intentando desistit, donectandem persuasam voluntatem alte

ctiotem viam flexerit.

Et hæ quidem excolendi intellectus rationes funt cum ceteris communes ad meditationem autem propriæ sunt, tum quod meditatio in ratiocination versaturmaxime: tum quod maxime huic sanctæ & vtilissimæ exercitation, vel naturæ deprauario, vel infestissimi dæmonis insidiæ obicem ponunt: nullum verò à nobis efficacius auxilium parti vlli quam intelligentia adhibenpotest: est enim illa rectior, certior, incorruptior, cumque fuerit incitation, te teras excitat, excitatis yerò, imò necdum excitatis, & vt excitentut perhomturque, adest Deus. Habet etiam hanc vtramque vim exercitatio intelligen di, quòd & ipla per se iucunda est, ac nos delectar si quando super vno ar gumento variis excogitandis sufficimus; & præterea varios potest affectus commouere, qui vbi semel excitati suerint, tum verò nullo labore in cadem re meditanda perseueratur. Alias cæcus esset sine ratione excurrens affectus. & rerum vel argumentorum inopia laborans meditatio, tædij pariter deiectioning plenissima. Breuibus ergo facillimis, preceptionibus intelligentia instruamus.

Duo sunt intelligentis animi officia que non incommode, intellectus & iudicij nominibus notari designari que possunt: primum, quodque est omnium quæintelligenter atque ex ratione fiunt fundamentum, est cognitio & intellectus rei qua de agitur, qui est quasi simplicissimus qui dam intuitus, quo veritatem & naturam contemplando spectamus: quare in hoc sunt numero collocádæomnes illæ contemplationes, quæ sola admiratione, personæque vel tei infpectione costant. Alterum est vt de re quæ intelligitur & videtur, judicetur. est autem hociudicium duplex:primum de re ipsa in se & ad suum finem spectata, vt lesu Christi Domini nostri labores, vita & mors quantis obsepta disficultatibus, virtutibus instructa, quam ad propagandam Deigloriam, salutem hominum reparandam necessaria: alterum estiudicium, de readimitationem traducta, leu traducenda, ve quando caritatis, patientiæ, humilitatis tatum decorem spectaui, ad me convertor, & quantopere illarum sim indigus lugeo, quæroque qua tandem via in rem meam præclara ista possint exempla deriuari, quod postremum quia ad actionem & praxim refertur, judicium practicum vocari folet, cuius vis maxime elucet in voluntaris, totiufque hominis aggrefiionibus recte sapienterque dirigendis: ex quo vno cum omnis humana perfectio pendeat, nitendum nobisest vt quam rectissimum sit hociudicium, si enim deprauatum fuerit, quomodo non lecum cetera distorquebit? recto verò anctoritaté in cetera, seuerum que tribuamus imperium. Rectum autem nulla certiore ratione potest reddi, quam si frequenti meditatione, aterna, sancta, diuina doceatur, ilique omne iudicium fuum assimilandum esse peruideat. At verò recto aggeratur auctoritas, fi constanter & fortiter illi subiugentur, & parere condocefrant relique omnes & corporis & animi facultates, seuereque observetur ve nemini litimpune li eius imperium aliquando detrectarit, led grauiore arque molestiore inflicta pæna alacritas in parendo sanciatur.

Primum itaque est vrintelligamus, tum verò vriudicemus: quod vriumque, vt de memoria dictum est, vel in historicis vel in non historicis exercetur: curandumque diligenter vt in eis quæ intellectui offeruntur, magna veritatis ratio habeatur, quippe ex falsis nonnisi falsa, & à vero colliget aberrantia. Quod-cumque, verò seu intelligendo, seu ratio cinando compererit, diligentissime intendat vrex eo aliquod ad perfectionem incremétum capiat, indes; mentem in Deum seu ocersadeò vi in tria omnino incumbat, rerum nempe quæ propositæ sunt intelligentism, viilem sui do ctrinam, Deique cultum & amorem excitandum, qui sit nonnumquam cum imploratione consunctus. hæc autem

quomodo perfici possint, paulatim sensimque dicemus.

Bbb 3

Et

000

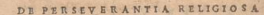
Dis-

种

山.

In:

Ψŀ



382 Et quidem in historiæ meditatione non potest non abundare copia intelle. ctui exercendo, si paulo diligentius animum aduerterimus ad eam que in illa inest varietatem: primò enim & maximè occurrunt personæ, in quibusa funt perpendenda que ad illas attinent, ætas, dignitas, forma, fexus, robut, firmitas, educatio, nobilitas, oris vultufque conformatio, & alia eiusmodin hominibus: nã in dæmonibus, in Sanctis, A Selis & Deo opt. max. sunt alia que deceant. Meditari si voles mendicante Ignatium, in eo non procaces mendicu. loruvultus, sed ex modesta humilitate erumpentem dignitatem oris intuebo, hominem in ambitione militari educatum, tumentes generis nobilitate spintus comprimentem, quam diuerso nunc ambitionis genere laborantem! quippe non aulæ regiæ vanus affectaror, titulis incubans infenescit, sed ætemo Regi placere soli expetens, contemtissima & pauperrima vita, omnium este postemissimus appetit, vt lesu Christo amantissimo Domino suo similior euadat. ò quantum mutatus ab eo qui Pampelonam ferociens ingressus fuerat! Necdissimiliter vel S. Franciscum, vel ipsum etiam corum Dominum, dum intems degeret, viuentem videas.

Secundò, in historia intercedunt verba, & quidam rebus acpersonis semo conueniens. Ita, vtidem exemplum fequar, mendicantem B. Patrem verba fas modesto, moderate que graui sono, ad humilitatem conformasse reputandum est: audiendi procaciores nonnulli, qui velut laboris fugitantem, & ignauum fannis profequentur; at nihil regerit, contemtione sui gauder: alij multarogant de patria, genere, familia, sed ad hæc conticescit : quidam intro domum euocant, adithumiliter, verba de Deomiscet, flammas caritatis de celestibus loquens euibrat. Est enim sua silentij taciturnitatisque ratio habenda, & vbi id opportune ceciderit, sermoni & locutioni comparanda.

Tertiò, insuntactiones & opera, quorum natura, modus, tempus, circumstantiæ sunt expendendæ, vt mendicationem rem esse natura sua vilem, chm sit beatius dare quam accipere, molestam, irrisionibus & despicatui obnoxiam, eo grauiorem quo diuturniorem, & in plures annos, voluntarieque susceptam; homini occupato, longum iter agenti; ac per vias militibus intestas, rapinis & excursionibus exhaustas, peregrini idiomatis, inueterato (quale Hispanos inter & Gallos vigere solet) odio laborantes, propè sit intoletabilis oporter. Quot hinc, delicatius enutrito corpori humicubationes, inanissima iciunia, asperitates in victu, grauesque totain vita molestia? At verò si exerceatur in patria, fortius hoc ipsum est, blandientem, præsentem, affatimque suppetentem commodorum, deliciarum, honorum copiam aspemari,demiratores vulgi susurros sloccipendere, amicorum & cognationis possicasde risiones, ac nonnum quam indignationes, immota serenaque mente superare, multisque delinitumillecebris numquam abincepti cursus contentione delistere. Sed mire hæc singula in Christi Domini paupertate sele efferunt.

Quarto est etiam vnicuique rei suus præcipuus finis in quem tendit, cuius causa existir: est eriam singularum partium, quidam pectiliaris & ad præcipuum communemque illum aptus & accommodatus. Habet autem finis consideratio vimpermaximam in iis quæ spectant ad mores; cum omne iudicium decori honestique contineatur hoc vno, an ad honestum finem aptè decenterque dirigatur: & verò vesunt connexa coniugataque virtutes, & fapè fit vtactionum sanctarum non vna sit honestas, inde inuestigare conuenit annon ob varios, in vnamque Dei gloriam coëuntes fines sit aliquid susceptum? Quippe mendicato victum quærere poruit B. Pater, ex auidirate semetipsum contemnendi, potuit id vellevt humilitatem exerceret, vt duriore vita molliorem faculi expiaret, vr experimento disceret non in incerto dinitiarum, sed in prouidentissimo parente Deo sperare, vt quæcumque vel fastus vel commodorum humanorum sunt, à se longissime remoueret, vt ad dura pro Christi nomine perferenda, derisusque & contumelias magna animi æquitate tolerandas assuefieret, vt peccatricis animæ egestatem indigentia corporis perfectius agnosceret, vt Sanctorum, vt denique Christi Domini nostri, pauperrimam olim in terris vitam degentis, aliqua saltem patte similior euaderet. potuit igitur ob hos & ob alios fines plurimos, mendicationem (anctus Pater elegisse, quorum nonnulli interdum quibusdam exactionibus magis emicant: inquiri, spectari, dequeillis ratiocinatio institui ab intellectu semper porest. In singulis Christi Domini actionibus, quidpiam hic inest inexhaustum: nam singulas & caritate, & humilitate, & omnigenis virtutibus ornabat, & in immensos diuinæ gloriæ, humanæque reparationis ac sanctitatis fines dirigebat.

Quintò, quiseffectus, quæ sit vtilitas, damnúmve securum videndum est. Estautem vtilitas & damnum duplex: vna illiusmet quirem eiusmodi peragit: altera ceterorum. dum enim Dei silius est pauperrimus; damnantur humana iudicia diuitias paupertati præferentia; dum etiam vir nobilis, animique excelsssimi ad mendicationem se abiicit, profecto suiipsus victor existit, & quidquid turgidiorum in se spirituu supererat vel opprimit, velexstinguit: ceteros hominum, qui eiuscemodi vltroneæ demissionis, non maligni spectatores velauditores suerint, ad eiusdem virtutis imitationem sollicitat, facit que vt sateri cogantur, re vera nihil in humanis magnum nisianimum, qui ea quæ videntut

magna, despectat.

ut,

12

U-

or,

13

M

t

2.

Sextò, corum qui res eas agunt cogitatus, affectus, varijque sensus animiad rei gesta cognitionem plurimum conferunt: vnde hic adhibenda est ea, quam, vbi de memoria dictionest, commendatimus, inuentio decora perfonarum, qua recta diiudicatione persualibiliter disponatur. Nec verò copia decrit si etiam Sanctos issdem quibus nos & tentationibus & affectionibus expositos susse fusse su corumque personam tantisper induentes,

