

#### Universitätsbibliothek Paderborn

### Theophili Bernardini E Societate lesv De Religiosæ Perseverantiae Præsidiis Libri XI. ...

Bernardin, Théophile Antverpiae, 1622

2. Quid ea de re docuerit B. Ignatius.

urn:nbn:de:hbz:466:1-47032

#### CAPVT II.

## Quid eadem de re docuerit B. Ignatius.

Oc proprium amoris esse solet, maxime quando ardentior in partem vnamincubuerit, vtsuos impetus premere, deque re amata silere non possit: erumpit, înardescit, în laudes amatæ rei facundus effunditur, nusquam in elocutione felicior, in accurata perquisitione subtilior. Multa quidem ad Religiosæ vitæ perfectionem conducentia, præclarè admodum explanata nobis tradidit B. Ignatius, nullam tamen aliam rem singularem, dilucidiùs & grauiùs quàm hane, quàm orationem, & obedientiam, nobisab eo commendatam esse credo: idque ex illo amore profluxit, qui tantus in eius animo, ad perferenda in honorem Dei plurima vigebat: cúmque nihil eo melius in rebus humanis cerneret, id quod credebat, quod Deo docente optimum didicerat, filiorum suorum cordibus commendatum præ cæteris insculptumque cu-

Sic enim interrogatus aliquando à suorum nonnemine Sacerdote, Quænam forer ad perfectionem compendiolissimavia? protinus quodanimo gerebat, ad quod suos contendere volebat, expressit: Hæc est, inquiens, Si musta aduersa magnaque pro Christiamore patiare, pete hanc gratiam à Deo : cui Dominus hoc donar, multum donat: vnóque hoc beneficio, multa & magna eius continentur beneficia. Ita Ignatius: cuius èverbis, quantam nostram adueria declinantium, ignauiam aut cæcitatem animaduertimus, qui perfectionis compendia, Dei & Domini nostri summa beneficia, vano pauore delusi, vel natiua mollitudine fracti, recusamus! Sed horum nondum lo-

cus,est, doctrinam prius persequamur.

Vultomnino vt quicumq; Societati ab ipso institutæ nomina dare cupiunt, ad hune perfectionis gradum adspirent, ad eumque ve pertingant varijs interrogatis, experimentis, monitis iuuentur; orationes, exercitia varia, exercitatio in rebus humilibus, abiectis, & sensui contrarijs, reprehensiones & monita, vigilantia & artes multiplices per Superiores adhibeantur. Et quoniam vidit hanc tam absolutam terum omnium humanarum aspernationem, nist eius à primis initijs iacta fint in molliore solo semina, non eamesse, quæ durato cortici, infitionis genere molliore, inoculari queat: voluit vt Socieraris Superiores animum aduerterent, quò prima tironum noualia istà illico semente complerentur, quam deinceps fouerent, excolerent, fœcundaque tandem fruge coronarent. Atque vtinam, fratres mei dilectissimi (vobis enim porissime hæc nostra scriptiuncula loquitur) vtinam, dum etiamnum in

lefu Chrifti.

Religione tenelli estis, in hanc partem illud omne quidquid vobis inest viuidi ac vegeti inflectatis, vr quidquidmundi huius est, quidquid opinionis, laudis, reprehensionis alienæ, quidquid vestri sensus, contemnatis, cruce, aduersaria impugnatione, improbatione gestorum, humilitate, omnisq; generis contemtu gaudeatis, vosque ipsos aliqua saltem ista, gestandæ atque participandæ Domininostri Iesu Christi crucis conformatione beatos putetis. His animis, hac sanctæinchoationis firmitate prouecti, si adolescitis, & in sancto vitæ proposito quasi indurescitis, prona erunt ad omnem perfectionem omnia, reliquoque decurrendæ vitæstadio, iucundissimæ tranquillitatis pace perfruemini, Sed ad B. Ignatij doctrinam, vndeme vester abduxit amor, teuertendum est.

Vultigitur vt qui cumque in Societatem Iesu cooptari desiderant, eo sint 4nimo, vr mente & propolito, integre faculo renunciarint, Deique seruitio se otonino mancipare in Religione statuerint. adeò nihil probat imperfectum, aut fæculum & libertatem respectans, enimuero ingentibus animis opusest, vt ad arduum Euangelicorum confiliorum verticem, nitendo possis ascendere: si remisso, & ad montis adspectum anhelante spiritu accedis, numquam profectò superato iugo ad perfectionis excelsa pertinges. Quare cum de vita in melius emutanda præceptattadit: Hoc vnusquisque, inquit, persuasum habeat, tantumse in fpiritualibus ftudiis promoturumesse, quantum ab amore sui ipsius , & commodi proprij affectione seseabstraxerit. Cum autem ad meditanda Christi Domini nostri vitempl. regni tam' aggreditur, ecce tibi statim, velut scopum, quò meditationis dirigantur affectus, præfigit his verbis; Iudicandum erit, quodi qui se obsequis lesu Christi duxerint mancipandos, non feipsos tantum ad laborum tolerantiam, verum etiam ad maiora & praclariora quadam munera oblaturi funt, expugnata carnis, fen fuum, amorifq, proprij & mundani rebellione. Vnde respondebit vnusquisque, - Me tibipenitus offero, meaq, omnia tua, ô Rex supreme, ac Domine vniuer sorum, subicio voluntati, — hunc effe animum meum, hoc desiderium, hoc certisimum decretum attestans, vt quàm possim proximè te sequar & imiter in ferendis iniuriis, & aduersis omnibus, cum vera tum spiritus, tum etiam rerum paupertate. Vbi nolim otiosè prætercurras, quòd post laborum ad imitationem Domini nostri maximorum tolerantiam commendatam, maiora quædam & præclariora deposcit, eaque in suiipsius & honoris amore deponendo, in iniurijs & contumeliis adeundis reponit, omni labore maius hoe & excellius iudicans.

In meditatione verò de vexillis, Christum Dominum adducit hortantem adsectandam pauperratem, deinde ad opprobrii contemtusque desiderium: hominem verò ipium & candem exspoliationis rerum omnium gratiam postulantem, & cupientem perabiectionem seu ignominiam, Christum Dominum imitati vicinius. De gradibus humilitatis in suum locum differo. Et quidem hinc habemus quidin commune omnibus, licertamen præcipuè suis, vir

beatus commendauerit. Videamus ea quæ propriè.

Exigit

Exigitigitur vt omni cognationis, & facultatum ac rerum amore polito, totum suum amorem, vniuersamque spem in Creatorem omnium transferant, exerceanturque ijs experimentis, ac officijs humilibus & abiectis, quibus, vt loquitur, magis sedemittant & humilient, ac eo velutt argumento demonstrent , seprorsus ab hoc faculo, eiufq, popis ac vanitate recedere: vt omnino suo Creatori ac Domino pro ipsorum salute crucifixo seruiant. Mirum est, quam in huiusrei commendatione frequentanda sit creber: inspersæ huiusmodi ratiocinationibus propè singulæsunt Beati Patris pagellæ. infinitum foret sigillatim minutiora confectari, vnum locum seligam quem præterire est nesas, & ingentem animi sancti ardoremindicat. Diligenter, in quit, animaduertant oportet, (magnifaciendo, summig, momenti id esse ducendo in conspectu Creatoris ac Domini nostri quantopere innet ac conferat, ad vita spiritualu prosectum; omnino, & non exparte, abhorrere ab omnibus qua mundus amat & amplectitur; & admittere, & concupiscere totis vir bus, quidquid Christus D.N. amauit & amplexus est. Quemadmodum enim mundani homines, qui eaqua mundi sunt sequuntur; diligunt & quarunt magna cum diligentia, honores, famam, magni nominis existimationem in terra, sicut mundus cos edocer, sic qui procedunt in spiritu, & serid Christum D.N. sequuntur, amant, & ardenter exoptant qua is omnino contraria sunt, indui nimirum eadem veste, ac insignibus Domini sui pro ipsius amore ac reuerentia, adeò vt, si sine offensione vlla duina maiestatis, & absque proximipeccato foret, vellent contumelias, falsa testimonia, & iniurias pati, ac ftulti haberi & existimari, (nulla tamen ad id per eos data occasione) eò quòd exoptant aßimilari, ac imitari aliquo modo Creatorem ac Dominum nostrum Iesum Christum einsig, vestibus & insignibus indui, quandoquidem illaipseprepter maiorem profectum nostrum spiritalem induit, nobifg, exemplum dedit, vt in omnibus, quoad eius fieri poterit, diuina gratia adspirante, eum imitari & segui, cum vera sit via qua ducit homines advitam, velimus.

Igitur interrogentur, ij scilicet qui ad Societatem accedunt, quosque iam eiusdem spiritus odore imbutos optat, an eiusmodi desideria tam salutaria, & adperfe-

étionem animarum suarum tam fructuosa in se sentiant.

Quòd si quis propter humanam nostram debilitatem & miseriam, in se, huiusmoditam inflammata in Domino desideria, non sentiret, interrogetur, an certe desiderium in sesentiat, huiusmodi desideria sentiendi. Si affirmando responderit, optare se nimirum, huiusmodi tam sancta desideria animo concipere : quo melius ad corum effectum perueniatur, interrogetur, an decreuerit, paratufg, sit buiusmodi iniurias, illusiones & opprobria, in Christinsignibus inclusa & alia quanis qua ei inferrentur, sine per quemuis ex domo, vel Societate, (in qua obedire, & humiliari, ac aternam beatitudinem confequiexoptat) siue extra eam.per quemuis viuentium, nulli malum pro malo, sed bonum pro malo reddendo, admittere, & patienter cum Deigratiaferre.

Ve melius ad hunc perfectionis gradum, in spirituali vita tampretiosum perueniatur, eius maius ac impensius studium sit, quarere in Domino maiorem sui abnegationem, & con-

tinuam in rebusomnibus, quoad poterit, mortificationem.

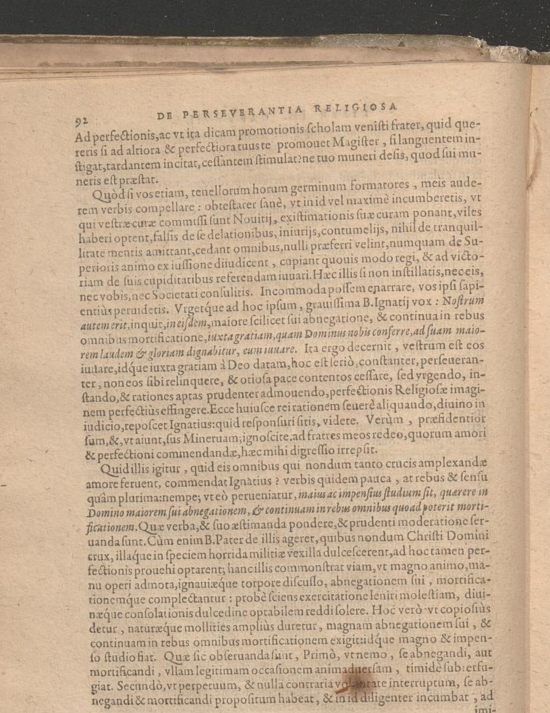
En

En quanto rationum & verborum pondere detonans sanctum hunc animi 90 sensum commendat. Diligenter animaduerti, magni sieri, summi momenti, idque in conspectu Dei existimari, magnopere conferre ad vitæ spiritualis profectum, salutaria, fructuosa esse hæc desideria, pretiosum perfectionis gradum, affirmat sapiens virtutis æstimator Ignatius. Hunc verò gradum, istiusmodi limite, definit, an expandit?vt omnino, & non ex parte, abhorreas ab omnibus quæ mundus amat & ample ctitur. Hoc vetò quantum est? quam multa, seu corpori & commodis, seu cognationi & amicis, seu honori & fainæ nostræ, seu voluntati & sudicio proprio, seu illi que à natura nobis insita est propentioni blandiuntur, ad que nostro impetutoti serremur: & ab his, plane omnibus, non ex parte, sed prorsus, omnino, non tantum ve abstineamus, sed ve abhorreamus exoptat. ô animum ab omni rerum procreatarum amore segregatum! At quam affert huius suæ desiderationis causam ? cui nemo sapiens abnuat, Sapientiam nempe Dei Patris: quid enim iustius, quam, si mundo, vano, mendaci, fallacique, in perniciem suam homines mundani rantopere credunt, vt honores, famain, magninominis existimationem, omni arte & labore quærantsita qui procedunt in spiritu, qui seriò Christum Dominum sequuntur, Creatorique ac Domino suo, quivia, veritas & vitaest, assimilari, aceum imitari exoptant, ad maiorem profectum suum, & exeiusdem Domini exemplo, ament ac ardenter exoptent, quæmudisuasionibus omnino contraria sunt? Sed quæ sunt illa? eruntne ignominiæ, contumeliæ, falsa in nos testimonia, stultitiæ & imperitiæ de nobis opinio concepta, iniuriæ, calumniæ, crimina conficta, inimicitiæ& odia, fic ve peripsema & anathema omnibus esse videamur? Dura ista sunt nomina, & vel auditione inferentiatimorem : quare prudenterab eisabstinere, & leniùsea compellare possumus. Quæ ergo mundo contraria, tantaq; auiditate quærenda sunt: hæc air amabilissimi, sapientissimi, potentissimi Domini nostri lesu Christi vestes esse & insignia, quas ipse Creatornoster, nullo suo, magno nostro bono, nemine nisi nostri amore cogente induit, ad maiorem profectium nostrum spiritualem, vtq; nos præeuntis exemplo allecti, eum, adipirante diuina gratia, quam proxime sequi niteremur. Hocverò si defacato mentis oculo purius intuemur, lanctoque illo Domini nostri amore feruemus, continuò dura ista quæ dicebamus nomina mollescunt, & quædamin illis latens honestatis, amabilitatis, dignitatis forma se prodit, que inurara specie mirifice hominem honestat, eumque Dei veste indutum, dininum nescio quid mente præferre, virtutis excellissimo in gradu collocatum, pace multa, animique tranquillitate foras emicante splendere facit. ac denique instissima Dei lege fit, vi omnibus adspectabilis, quem vult sui contemtum haud assequatur, quem non vuit honorem, ab omnibus certatim fibihaberi lugeat. adeò nullus verus, nifi ex verè despreto honore, venir honor.

Ita quidem est, à B. Pater Ignati: si hæcintima mente bibissemus, si spiritu viuentes

uentes mundum odissemus, plane, tui, & similium tui instar, quidquid spiritum fouctamaremus, quidquid mundi est despectaremus, horreremus, at quotusquisque tanta est animi celsitate, tam certa propositi firmitate, vi numquam vlla in te blanditi sibi, iucunda omnia seuci è temper aspernari, resutare, à se dimouere contendat: o cælestem in terris hominem!estinxisti, tuo sæculo, dinina gratia, plures eiulmodi: & effingis etiamnum: à quibus quoniam ego me quam maxime dissitum agnosco, da saltem, sancte Parer, vreos amando suspicere non desinam, & in infimo saltem quem posuistigradu considens, ate non prorsus auellar.Infimustibi, magna omnia exigenti, & sublatius enolanti erat, mihi verò vix terram ipsam perreptanti, non exiguum videtur eminere, & pro magno habuero, si vel in illo digne consistere, omnesque eius numeros perfecte valeam

Huncverò gradum infimum, à quo nemmem discedere vult, ita constituit, ve qui in illo greffum figit, optet tantaistius, quantam diximus, perfectionis, defideria sancta mente concipere: prætereaque animum gerat comparatum, adiniurias,illusiones,opprobria, Christi insignibus inclusa, & perferenda alia quauis, qua domi foritue à quocumque illi inferrentur, neminique malum, sed potius bonum pro malo reddendo, ea omnia æquo animo admittat, & cum Dei gratia patienter ferat. Hæcsi perpendimus attentiùs, fratres mei, quis animi sen-sus nobisesse debet ? in ijs omnibus qui Societati Iesu inscribuntur, tantam in perferendo fortitudinem, in eos qui mala inferunt æquanimitatem & beneficentiam postulat. quam igitur procul iniuriarum memoriam, zelum, contentionem, laudis appetentiam, & quidquid caritatis nitorem infuscar, exulare voluit ? quam voluit, fincero omnesanimo, perfeccionisamore concitante, ida Superioribus quain maxime expetere, vt quibuscumque mortificationibus, exercitationibus plurimis, duris & scueris imperijs, summum illud, quodin suiipsius & omnium rerum contemtione & Christi Domini imitatione sirum est, perfectionis culmen acquirant. O fratres mei, si hæc desideriorum nostrorum esset summa, quantus esset omnis obedientiæ fructus, quanta sinceritas, quam nullus suspicioni, nullus animorum alienationi locus, quam nulla iussio dura videretur, quamarcto amoris amplexu omnia, velur ad perfectionem conducentia foueremus! Credite mihi, nihil est quod tot imperfectionibus, ramque fastidiosa vitam Religiosam amaritie inficiat, quam si imperia Præsidu ex aliquo sinisteriore in se animo profecta, sibi Religiosus ipse persuadear. Porentissima hac est, mali damonis, & improbissima machina: hoc venenum aure credula qui bibit, mirum, & solius Dei dexteræ, si vmquam persanari queat. Fugiamus ergo, & quanto longiùs poslumus, hoc virus tam detestabile fugiamus. Et quomodo fugiemus cauriùs, quàm si meminerimus, & ad id venisse nos vt dura sectemur, & Superioribusex officio id incumbere, vt sursum deorsumque suos versando eos volentes, nolentes, ad sanctiora & persectiora promoueant?



LIBER II. CAPVT III. imitationem corum quæ antea, dum de propria voluntate ageremus, ex Dorotheo sunt relata: id enim vere est esse continuum. Tertiò, vi etiam occasionem ita se mortificandi & abnegandi, propenso & incitato studio quærat, non tamen anxiè, aut continuato quodam sollicita, mentis angore, sed, vt dixi, prasentis & sibi inuigilantis animi solerti firmitate, qua & ad naturam vincen dam opportunitates acuté præfagiat, & quæsitas aut oblatas fortiter arripiat. In hoc verò nisuconstanter pergenti, eas B. Patre sic spondente progressiones video esse sperandas, quibus in eum gradum, vripse loquitur, in spirituali vitatam pretiosum breui possiteuadere.

# CAPVT

## De duobus primis humilitatis modis à B. Patre positis.

D eandem eadem de re B. Ignatij doctrinam pertinent, omninoq; recen-A seri hoc loco debent, tres illi, quos posuit humilitatis modos, tam plana, liquida, absolutaque methodo, tantaque se celeritate in excelsissima sustollente, ve mihi merito videar eius admiranda finem nullum facere posse. Multimulta copiose, varie, subtiliter & pie de humiliratis gradibus tradidere: at , nist huius me Beati visi fallit amor ( & quantum videre datur haud fallit) nemo est qui breuius, distinctius, accuratius eos expresserit. Dicerem, præ his ieiuna, confula, incondita viderimulta, quæ tamen non immeritò prædicantur: fed ea laudis exaggeratio displicer, quæ ab alterius imminutione captatur. Magis confulo, maximi facias omnía, nunc autem temporis contende, vt quid B.Ignatius doceat intelligas, & intellecta secteris.

Humilitatemergo eam & describit, & eiusmodi operatione, vel animi affe-Ctione definit, qua satis indicateam spectare se, que sita est in voluntate Deo se

subijciendi, dininæque voluntati, ac Deo ipsi se conformandi.

Iam, ab illo primus humilitatis modus hic ponitur ad salutem necessarius, vt me penitus subdam diuine legi obseruande, vtg, nemundi quidem totius oblato mihi dominio, vel extremo vitæ discrimine obiesto, transgrediar ex deliberato mandatum vllum diuinum aut humanum, quod quidem percati mortalis vinculo nos obliget. Ita ille, prudenter & necessario statuens, nullam in eo homine humilitatisesse posse speciem, quialiquod præceptum diuinum, grauirer vrgens violare audeat. Cum enim omnis inobedientia, sit eius quæ Superion exhibenda erat, subiectionis denegacio, quid aliud dici porest, quam superbiæ rebellantis impudens ostentatio ? & verò , quid humilitatis illi homini superesse credeudum est, qui Superiori, qui Deo, quam debet voluntatis subiugationem,

