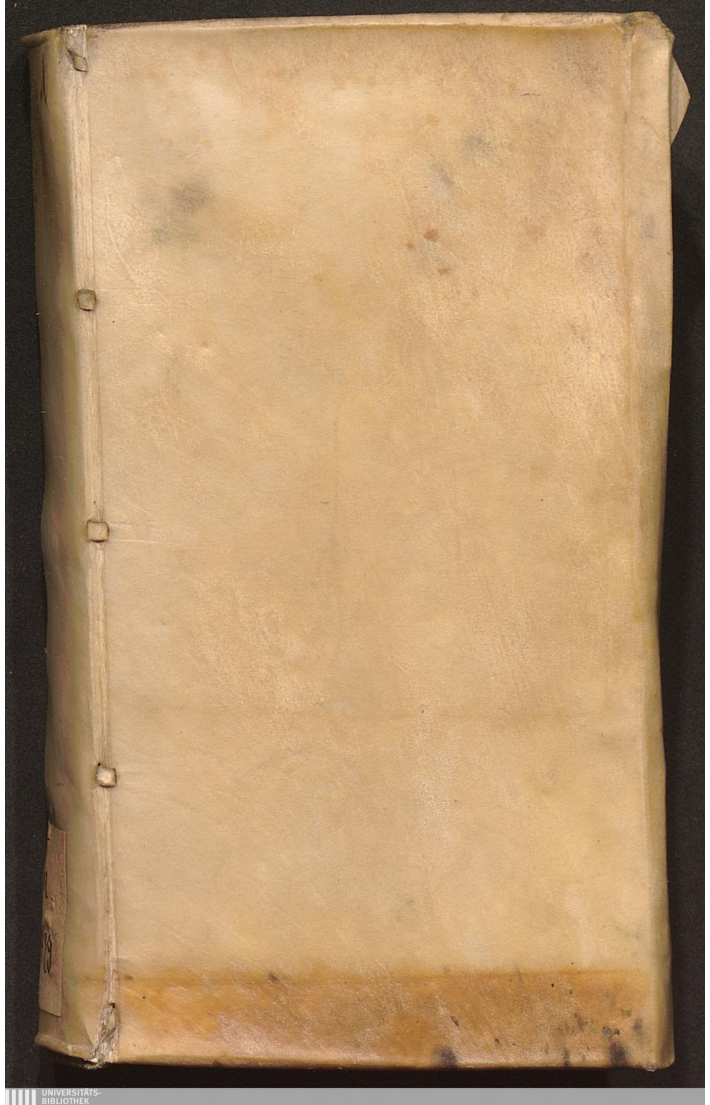


#### Universitätsbibliothek Paderborn

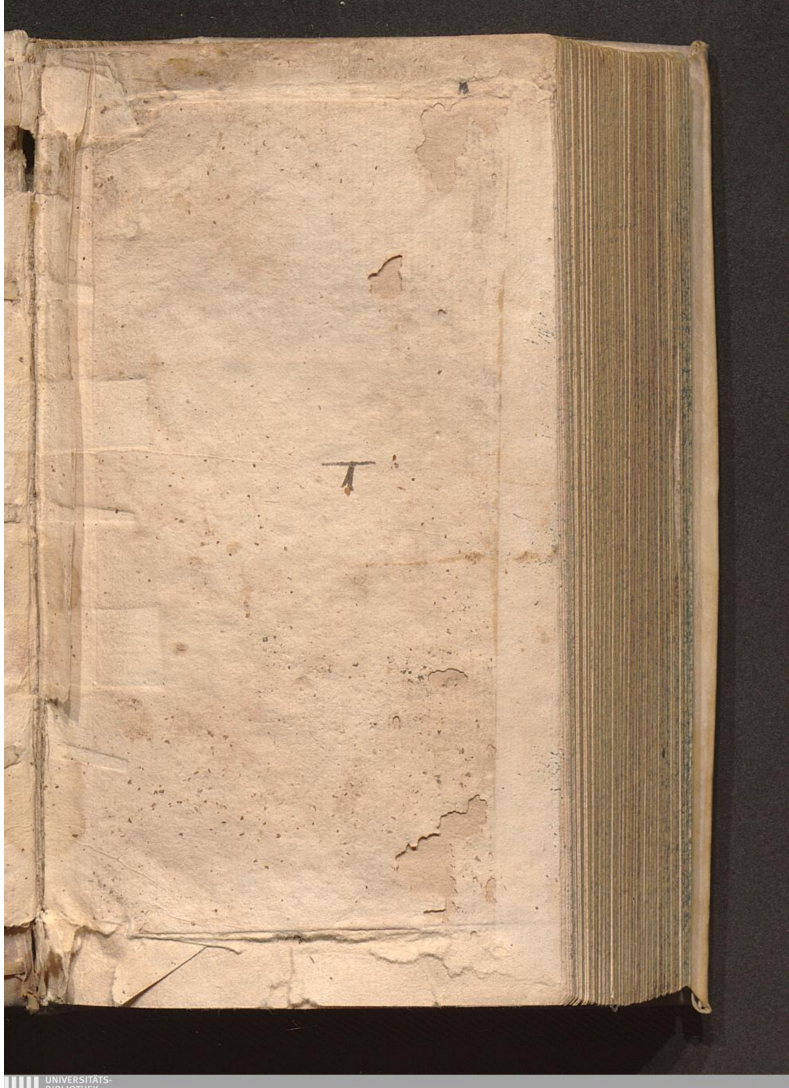
Ecclesiæ Ac Doctrinæ Lutheranæ Veritas, Ab impugnationibus Novissimorum Papistarum, Præcipuè Jodoci Keddii, Nec non Viti Erbermanni, Vindicata

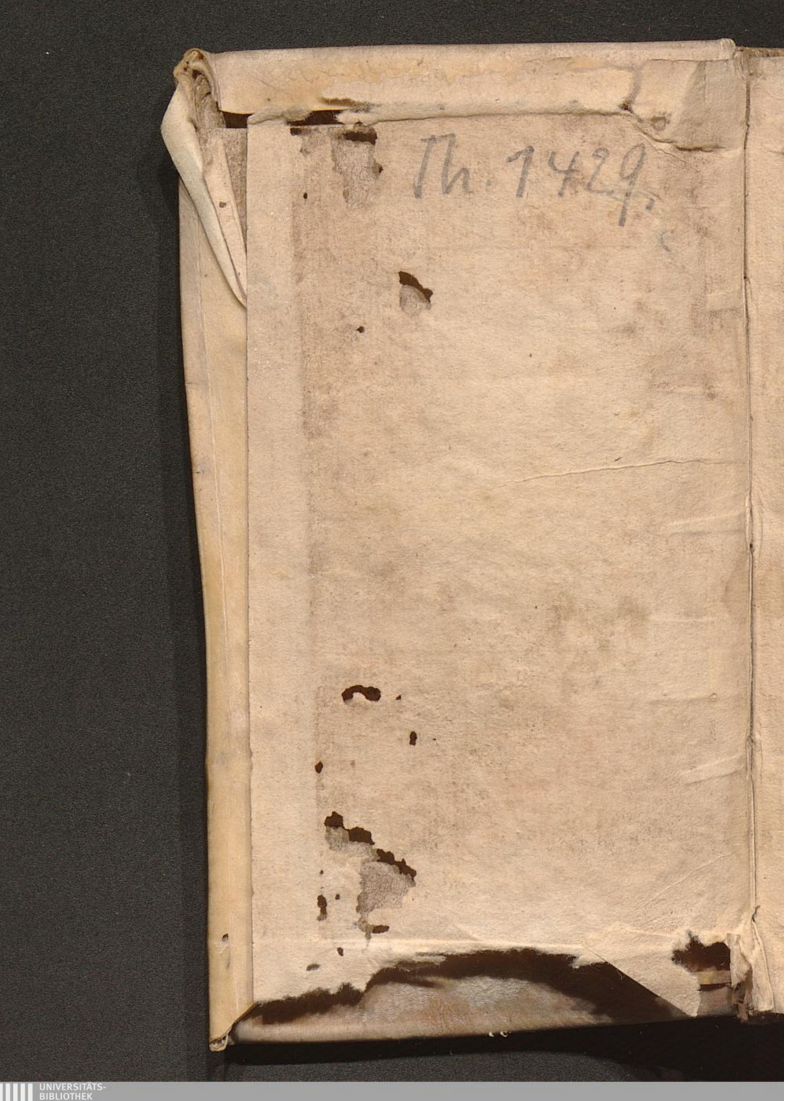
> Nifanius, Christian Bilfeldiæ, 1673

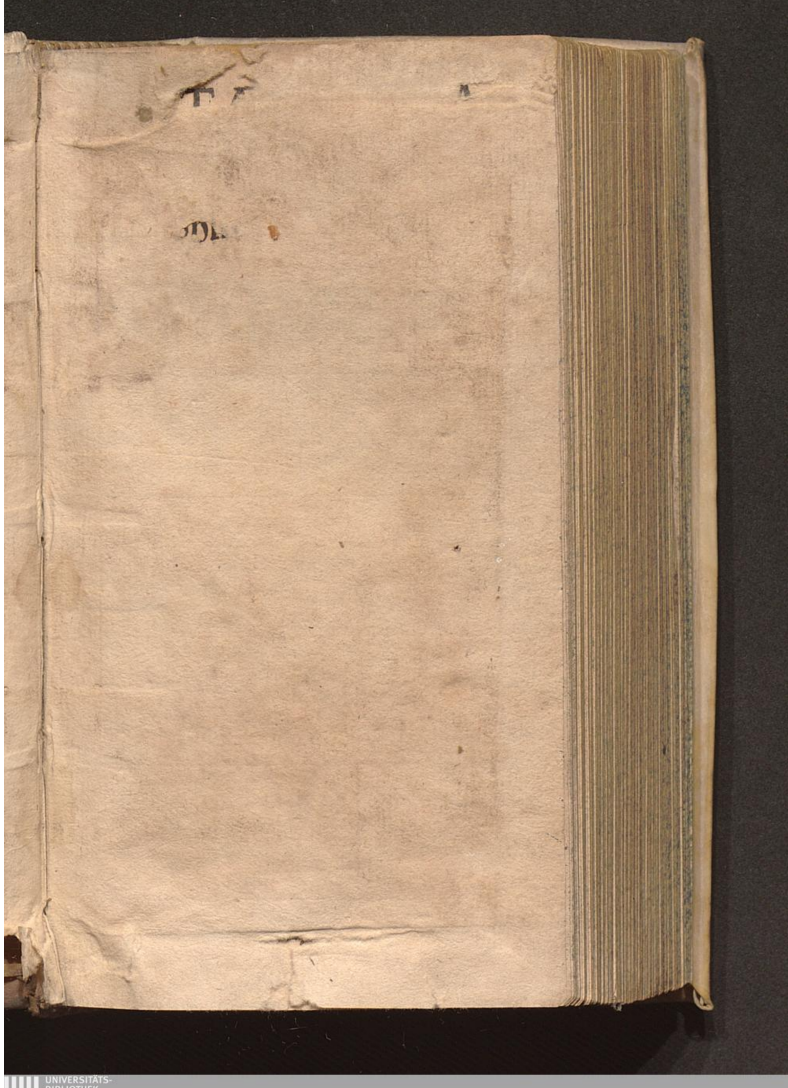
urn:nbn:de:hbz:466:1-35616

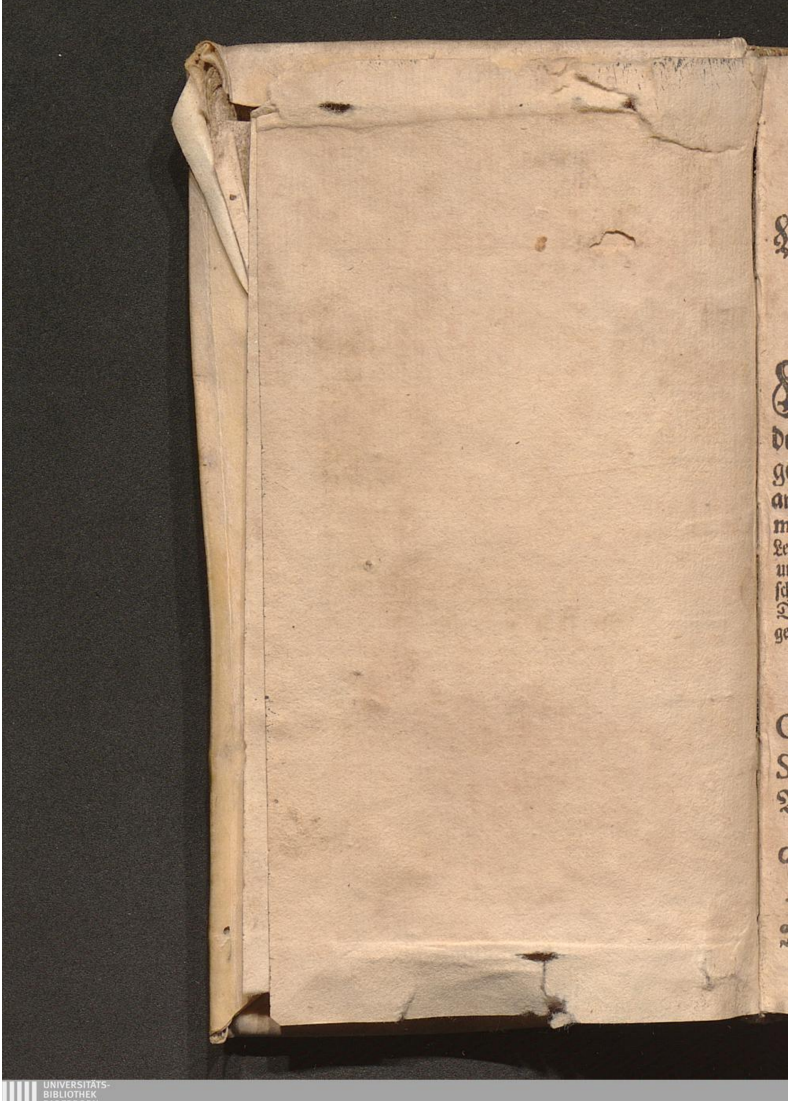














# ECCLESIÆ

AC DOCTRINÆ LUTHE-RANÆ VERITAS,

POSTULATO PRÆCIPUO VINDICATA;

EXAMINIS LOCO, Sub Moderamine

CHRISTIANI NIFANII,

SS. Theol. Lic. Superintend.

ac Consist. Ravensberg.

Adplacidam sententiarum collationem.

M. JOHANNE Ekrs/ ECCLESIÆ

Hiddenhulanæ p. t. designato
& Vo ato Pistore,

Proposita.



BILFELDIAE, Literis Trenchenerianis. 1673.



Singulari Prudentia, Virtute & Multiplici rerum usu
Conspicuo,

COE

pie

nec

nen Ho

rò

opu lear her

nim Illu

lina

tum

guil nis c

mn

proj

Sopi

boc

lus culc

Ana

## DN. GABRIELI

zur Wühlen/

Civi ac Negotiatori apud Hervordianos primario,

Dn. PATRONO PARENTIS LOCO HONORANDO,

Hoc Exercitium Theologicum
In observantia ac gratitudinis τεχμήσων
ατής
Ulterioris favoris ac amoris ζωπυσον,
dicat, consecrat,

M. JOHANNES Elers.

J. 25

Ad D. Job. Musei argumentum supra f. 7. pag. 18. propositum: In quocung; cætu hominum docetur Verbum Dei, quantum ad piam vitam & salutem consequendam creditu est necessarium, & ministrantur Sacramenta legitime quoad substantiam juxta Christi institutio. nem, ibi est in veritare aliqua Christi Ecclesia. Hoc fit in Lutherano catu. E. Respondet porrò sesuita Erbermannus pag. 20. Quid verbis opus est? In hac unica propositione majore (ut sileam minorem, qua reconduntur plerag; omnia heresewn monstra) delitescit ipsamedulla, forma, anima, characteristica universa haresis Biblistica. Illud enim quod Aluseus vocat verbum Dei apud omnes Biblistas Ecclesia Catholica perduelles nihil aliud significat, quam sub cortice litera sacra abditum spiritum privatum, quemreche tetigit P. Keddius apud Museum, qui illumideo sophismatis arguit pag. 178. & ad argumentum è verbis Keddianis confectum exclamat, esse puram putam calumniam & malitiosum figmentum Adversariorum, quod Lutherani utantur Scriptura ex fundamento propriisensus. Sed frustraringitur Musaus, frustra prope singulis paginis objicit iniquissime P. Keddio Sophisticam, dumipse palmare, imo Satanicum hoc archisophisma (quo pro verbo Dei proprius sens sus & privatus vertiginis spiritus obtruditur) eo inculcat perniciosius, quo apud indostos ocultat findiosius. Quod Viri - Fratres Walenburchiz

74

ph

ec

pen

na

0

nu

pu

ad

fe

pr

rap

I. 2

nia

fcr

tal

loc.

rec

fuc

lab

tra

cta

no

ob.

chii in schediasmate, ubi Ecclesia Christi stifuerit ante Lutherum, in præludio adversus Lutheranos in genere immeritò scripserunt, id merito ad ipsum Erbermannum verbis nonnihil muratis applicamus. Ha. beat eam laudem Vitus, guod fastu & maledicentia alios quosvis facile superet : neque enim quemquam Evangelicorum existimamus contumeliis turbandum, maxime si legerit, que Erbermannus totus maledicentia & virulentia sed transeant contra D. Musæum scripsit. Lutheranos uti Scriptura ex hac & alia. Fundamento proprii sensus & explicationis cons tra Keddium non immerito D. Museu Vocavit puram putam calumniam & malitiosum Adversariorum sigmentum. Idem reponere possemus Erbermanno, quando Ecclesiam nostram accusat, ac si proverbo Dei proprium sensum & privatum vertiginis Spiritum Non nostra hæc est sententia, sed hæreticorum antiquiorum. Tertullianus adversus Hermogenem conquestus est cap. 19. illum occasionem sibi sumsisse quorundam verborum, ut hæreticis ferè mos est; simplicia quaq; torquere. Clemens Alexandr. Strom. 7. quæritur, hareticos è sacris literis decerpere quedam देश केंद्र में एक में प्रके क्या मांड क्लिका-

UNIVERSITÄTS-BIBLIOTHEK PADERBORN

leias ύπαγος ένει non ut contextus & corpus prophetia requirit. Theodoretus inopuscul: contra hæret. Tom. 2. opp. Athanas. ait; eos pupido n polo: wegs The islan sy x el guar antol= under ing dinelag anoludelag Edness wegg ihr islav nalaoneun, 8 th Shappen Savola Surévoiles, and weis the islan nanotezvian ras out abas Bragovres: nudum aliquod effatum ad proprium scopum à serie contextus genuina resectum ad firmanda propria trahere, non ipsos se subjicientes manisesto sensui, sed ad proprii ingenii artem malitiosam syllabas rapientes. Cornelius à Lapide comm. in 2. Petr. 1. 20. Videtur S. Petrus perstringere Simonianos & Gnosticos, quiad libitum sacram scripturam exponebant, & ad suas phantasias ac errores detorquebant. Lorinus in loc. cit. Inter hæreses unam Damascenus recenset Parermeneutarum, qui arbitratu suoscripturas interpretarentur, cum tamen laborarent imperitia & inscitia judicandi.

§. 26.

Bellarminus lib. 1. de verbo Dei contra privatam Spiritus revelationem, quam jactant Anabaptiltæ, ita disputat, ut simul nostram de interno testimonio ibidem haud obscure perstringat cap. 1. 2. 3. Clarius

UNIVERSITÄTS BIBLIOTHEK

isti

us

le-

um

Ha.

edi-

im

con-

Er-

ntia

ant

iex

ons

Ceus

um

ere

am

ro-

umi

tia,

Ilia-

eft

ams

icia

m.

rere

O4-

1860

la

b li:

Eta

fe

X

qu

ne

nu

rit

Cul

bu

ge

cit

tra

ann

ftre

erg

log.

me

ter

fer

cit

git

in

(9

in sua controversiarum Bellarmini defensione Jacobus Gretserus col. 25. Spiritus ille ve-Ster, ait, quem vos Protestantes jactatis, nihil differt à Spiritu Libertino aut Sovenckfeldiano, nisi quod ille se ut turpitudinem suam velet, scripturæ testimoniis, quasi vestimentis, tegit : Iste autem scripturam, ut aperte, ita prorsus invere. cunde rejicit. Cetera pares sunt acgemelli. infra col. 33. Certe omnia, que toto hoc capite Bellarminus optime disserit, Calvinianum quoq; & Lutheranum Spiritum confodiunt : licet ipsi jactent esse spiritum sanctum. At insolens gloriatio non efficit ex spiritu malo & Diabolico spiritum sanctum; alioqui etiam Libertinorum spiritus esset Spiritus sanctus, cum æque impotenter de Spiritu glorientur ac Lutherani & Calviniani, Calumniose. Spiritum sanctum cum ver. bo prædicato, lecto, audito, specialiter concurrere, eoq; ultra communem alterius cujusq; doctrinæ sortem elevato hominum animos supernaturaliter percellere, ut à Deo profectum esse ex efficaci illius motione in semetipsis experiantur, abunde demonstravimus in Matxologia Labadiana Gaß 1. pag. 83. seq. ubi simul, quidhic sentiant Anabaptista, David Jorista, Svvencfeldiani, Weigeliani, Sociniani, Arminiani, Novelli Propheta, Quackeri Labadiani, late

late exposuimus. Addimus illa, quæ habet Gregorius M. homilia XXX: in Evangelia: Nisi Spiritus cordi adsit audientis, ociosus est sermo Doctoris - Nisi intus sit ; qui doceat , Dos ctoris lingva exterius in vacuum laborat. fer Eundem lib. XXIX. Moralium cap. XIII. De eodem Divino testimonio, quod habet fidelis in seiplo (ut ait Johannes 1. epist. V. Comm. 6.10.) etiam Augustinus loquitur concione de gestis cum Emerito, ubi, Nos, inquit, aurem forinsecus percutimus, Deus novit intrinsecus loqui. bus gemina sunt, quæ habet Idem in Evangelium Johannis tract. III. Melius illud dicit qui intus habitat, quam qui foris clamat. Et tract. XXVI. Quid faciunt homines forinsecus annunciantes? quid facio modo ego cum loquor? strepitum verborum ingero auribus vestris. ergo revelet ille, qui intus est, quid dico? quid loquor? Eodem modo lib. 1. de peccator. meritis cap. XXV. Audit homo dicentem vel hominem vel Angelum, sed ut sentiat & cognoscat verum esse, quod dicitur, illo lumine intus mens ejus adipergitur, quodæternum manet, quod etiam in tenebris lucet. Non male Nicol. Serarius (quem jubar Germania Ecclesia in ipsis suis AII-

UNIVERSITÄTS BIBLIOTHEK PADERBORN

19-

ve-

ihil

mo.

Cri-

Ifte

ere.

Et

pite

109;

ipst

glo-

Spi-

nter

ans

ver-

iter

lte-

ho-

lle-

i il-

ur,

gia

ul,

ista,

unt-

47119

ate

di

ti

(v

772

601

(ea

du

at Etu

au

ter

ta

fre

vi

tu

per

COI

1721

gu

ex

Sea

ett

16

ca fol

fu

Annalib. vocat Card. Baronius ad an. 1126. n. 18.) prolegomen: Biblicor. cap. VII. quæst. V. Deus, inquit, in omni actu, quo (acrarum literarum creditur auctoritas, cuilibet in corde privatim testimonium de authoritate illa perhibet. Stanislaus Hosius, Cardinalis, Episcopus Varmiensis, qui TridentinæSynodo, una cum aliis Cardinalibus, usq; ad finem ejus, Legatus præfuit, Vir, si Possevino credimus, summæ integritatis, sinceriratis & vere doctus, imosipsi Bellarmino, Vir aterna memoria dignus) confessione fidei Synodi Petricoviensisno. mine scripta cap. XVI inquit : Nos liben. ter concedimus, accipienda esse Evangelia, ut verba Deintus docentis & revelantis, neg credendum illis esse, nisi propter Des vocem intus loquentis. Ex quibus patet, neutiquam Spiritum'à nobis jactari, qui nibil differat à Spiritu Lie bertino aut Suvencfeldiano, cum doctrina de convictione fac. literarum interna non sit Contra inter Pontificios fanatimum graffari ostendir pluribus D. Gerhardus, Tom. VI. LL.CC. de minist. Eccles.c.6. sect. I. S. 252. Addit D. Dorscheus in Hodog. Cath cap. II. S. 147. pag. 505. Syvenefeldianum plane discrimen, quod R. Bellarmi, 13 166

nus lib. 1. de gr. & libarb. cap.13. §.3. habet, dum ait : Multum omnino interest, inter gratiam interne svasionis & concionem externam: (verbi Divini explicatoriam seu recitatoriam & lectionern.) Nam concio externa ad-movetur auribus corporis, concio interna auribus cordis. Concio externa solum proponit objectum. sed non affundit lumen menti ad illud cognoscendum, neg; aspirat affectum ad illud dirigendum, at interna Divina svasio aliquando proponit obje-Etum, quodest illi commune cum externa, sepius autem utitur externa ut instrumento, semper autem lumen affundit & afflat initium bona voluntatis, quod est quasi semen, unde postea oritur fructus voluntatis perfecte & deliberate. Quamvis autem proponere objectum per se non ad Spiritum, sed ad literam pertineat, tamen ad gratiam. pertinet, ut ea lectio vel concio occurrat, que accommoda hominis ingenio, præsertim si accedat internus Doctor, qui aperiae cor intendere his, quæ audiuntur aut leguntur. Denig; gratia interna non solum excitat per illustrationem & excitationem, seu aspirationem boni desiderii, sed etiam adjuvat voluntatem, eig; cooperatur etiam physice ad eliciendum actum voluntatis deliberata: quanquam gratia magis dicitur efficax ex illa excitatione qua proprie vocatio dici solet, quam ex cooperatione physica. Videmus, Subjungit, D. Dorscheus, quomodo Suvenc-

F 4

feldi

25e

II.

) (a-

et in

tho-

ar-

rie

ali-

uit,

gri-

ipli

us)

110

ben-

erba

ume

ntis.

ma

e Lia

1 de

1 sit

ana-

bar-

c.6.

og.

fel-

17183-

11166

Pfe

p

e

ra

en D

fi

ta

V

PS IX

ri

felde partes agat Bellarminus. Nihil est, quodhic Svvencfeldius improbaverit. Scilicet, Verbum Dei scriptum & pradicatum admoveri tantum auribus, solum proponere ob. jectum, non autem attingere mentem, non communicare lumen, non accommodare legentium vel audientium cordibus, que proponit, non semper adesse ex parte Dei animum convertendi & ad salutis participationem promovendi : Esse autem alind aliquod verbum internum, absconditum, particulari aut potius singulari Dei dispensatione communicabile, quo Deus in paucorum, quibus verbum proponitur, corda agit, mentespenetrat, tenebras pervadit, utlumen infundatur, affletur initium bonæ volun. tatis, excitetur desiderium bonum & po= tentiæ rationales in universum in Deum dirigantur. Hoc Bellarminus cap, XII. præcedente §. 16. vocat, vocationem altam atg; secretam. Vides, inquit, gratiam Dei effica. cem, que infidelium corda convertit & voluntatem bonam operatur in nobis, esse vocationem altam atq; secretam, quæ sensum internum, id est, mentem agit atq; illi persuadet, ut sensum doctrine, que sibi predicatur, accommodet.

Deinde non ex privato sensu vel præ-

conceptis opinionibus, sed ex ipsius scria pturæ contextu, antecedentium & consequentium collatione, verborum proprietate & locorum parallelorum studiosa examinatione, secundum ipsam scripturam & fidei analogiam, sensum ex scriptura eruimus. Hoc quando facimus, pro verbo Dei minime propeium sensum & privatum vertiginis spiritum obtrudimus. Nulla expositio scripturæ fieri debet propria interpretatione, hoc est, proprio ingenio sit exco-Talem, refellit S. Petrus 2. epist. I. 20. ubi in specie illam rejicit islav ewinuou, quæ fit autoritate & impulsu proprio, ex causa privata, fine privato, instinctu ac fictione privata बैंग्डि अवक्रिंग. Potest quidem eninums fieri ab una persona; sed cavendum, ne fiat ex corruptis illius personæ principiis, verum ex isis zagiopar@ per Spiritum S. daigsvla ida endso nados Génelas I.Cor. XII. 11. & nal' avanopiav miseus Rom. XII. 6. Potest etiam unusquisq; esse Judex dogmatum, sedattendendum ne Spiritum suum quisque sequatur, verum ut Spiritus S. in scripturis proposito judicio attendat, & ad ejus tenorem omnia examinet, juxta Paulum 1. Theff. V. 21. Jubet

UNIVERSITÄTS BIBLIOTHEK PADERBORN

t,

CI-

m

ob.

on le-

zit,

m

m

er-

ut

n-

ui-

n-

en

III-

0=

m

æ-

tg;

ca.

em

am

st,

716,

æ-

n.

P

C

F

6

Co

0

ni

C

di

goa

di

cl

0

c s b

bet Salvator scrutari scripturas Joh. V. 39. non solum sudæos, sed omnes illos, qui testimonium fidei de Christo requirunt, quiq; vità æternam obtinere volunt, non repugnante Bellarminolib. 1. de V.D.c. 3. primum sires ita se habet, inquit, & nibilad nos S. livera pertinent, cur ipse Christus ait Joh. V. Scrutaminiscripturas? Cur Paul. tot lit. scripsit? Curs. Tim. 4. discipulum monuit, ut lectioni operam daret. Sic fuerunt Berrhoenles to na 3' huse ear avancivar res, an ea, que Paulus prædicabat, ita sese haberent, Act. XVII. II Chryfost.h.l. expenditemphasin vocabuli & x anhar, inquit, ana uel axpiccios aunpeuvou τας γεαφάς τέτο βές το ανέρκινον, βελόμενοι απ' αυτῶν πληροΦορέιαν μῶλλον το Είτων πάθυς λαβείν. Νου simpliciter, sed cum diligentia scrutabantur scriptua ras: Hoc enim sibi vultillud, dijudicabat. Volebanz enim à seipsis plena persuasionem comparare de passione. Idéhomil.XIII.in 2. Cor. Quomodonon absurdum, eos, qui de pecuniis agunt, aliis non credere, sed numero calculog; committere, qui autem derebus judicandis, aliorum sententiis simpliciter distrahi? Maxime cum in promptu habeant omnium rerum exactam trutinamer grumum & regulam, Divinarum reru sententiam. Quamobrem ab omnibus vobis postulo, ut omisso quid cuiq; videatur de rebus, omnia è Divinis scripturis sciscitemini. Apostolus scribit Corinthiis 1. epist. X. 15. utiperitis loquor, judicate vos, quodajo: Thella-

salonicensibus i. epist. V. 22. Explorate o. mnia, quod bonum est, tenere : aliisq; fidelibus precatur, ut charitas corum magis redundaret in cognitione & omni sensu; ut dignosce, rent que discrepant, Phil. I. g. Hac omnia bene observans Cyrillus Hierosolymitanus non solumtale judicium discretivum privatum omnibus fidelibus, sed & unicuiq; suorum Catechumenoru tribuit, quando Catechef, XII. eum sic alloquitur: Non attende meis commentis (comentariis) posses enim forte decipi, sed nisi Prophetarum de singulis acceperis testimonium, ne credas assertionibus. Conf. Augustin lib. XIII. Confess. c.23. Tom. 1. Frustra vociferantur Romanenses nos officiú Pastorum & Auditorii confundere. Post reliquos Valerian M. in judicio de Acatholicoru & Catholic. regula credendi Nostris impingit quasi doceamus quemlibet & quamlibet posse ac debere dijudicare ex sacro textu lecto vel audito, etiam totius Ecclesiæ doctrinam de essentialibus sidei, utrum concordet aut discordet à Sacro textu. Vide præfat. priore & poster. responsione ad D. Jac. Martini c.XXI.lib.IV.c.XI.lib.viii, cap.xxxii.xLi. Schefflerus part. I. causar. fundat. temere scribit p. 86. Nostram Ecclesi. nullo constare ordine, & quoadRegimen Ecclesiast succumbere Gentilibus. Sed hic disting, inter judicin हे द्वानि । इसे के कर्म करने

115

m

a-

his

10

11

fi

J

tr

ea

CC

m

id

Et

Sei

bo

po

C

10

te

et

d

C

m Si

8

quod nonnisi doctorum est 1. Cor xII.10. & sonipaginos quod Auditoribus quoque competit. Quo admisso non tollitur ordo ministerii Ecclesiastici, cum judicium seontime Pastoribus Ecclesia juxta doctrinam Spiritus S. salvum maneat. tenemus quærere regnum Dei & justitiam ejus in sacris literis, quilibet tamen wil' islav Swiapir & talenta à Domino distributa; Interim recte Doctores ac Ecclesia Pastores collatis sententiis ad normam sacraru literarum controversias decidunt, articulos fidei determinant, definiunt, suis tame sententiis nullius fidei dominantur, sed aliis Prophetis eas subjiciunt. hanc sententiam allata in ostens. de Carolo M. tit. ultimo §. 59. pag. 1054. feq.

S. 28.

Porrò ipsi Papistæ viderint, annon pro verbo Dei proprium sensum & privatum. Pontificis Romani spiritum nobis obtrudant. Quanquam enim ad scripturas sacras & Verbum Dei ut omnium controversiaru unicam & infallibilem normam identidem provocent, attamen eo tantum sensueam

intelligendam contendunt, quo ab Ecclesia, infallibili ejus interprete, explicatur. Ideo dicit Bellarminus lib.III. de V.D.cap.III. Judicem veri sensus Scriptura, & omnium controversiarum esse Ecclesiam. Et lib. III. de Eccl. c.x. Scriptura traditiones & omnia plane dogmata extestimonio Ecclesiæ pendent. Et licet quida scripturam dicant normam, id tamen non concedunt, nisi in quantum illa juxta mentem Ecclesiæ Catholicæ explicatur, idest, secundum sensum, quem tenuit & tenet san-Eta Mater Ecclesia, cujus est judicare de vero sensu & interpretatione Scripturarum S. ut habet Concilium Tridentinum sess. IV. Per Ecclesiam autem non primitivam illam Apostolicam, sed successivam & modernam suam notant. Gordonus Huntlaus Tom. I. controvers. 2. de Ecclesia cap. 15. Constat scripturam Canonicam suum robur & autoritatem accepisse, non ab approbatione primitive Ecclesia, sed potius ab approbatione subsequentis, imè etiam presentis Ecclesia. Bellarminus lib. 2. de Sacramentis cap. 25. S. ult. Omniums Conciliorum veterum & omnium dogmatum fire mitas pendet ab autoritate presentis Ecclesia. Stapletonus lib. 9 princip. doctrinal. c. 12. & 13. reprehendit Thomam Waldensem &c

0.

10

to

69.

ri-

CS

m

dy

a;

cū

nē

d

in

1.

80

ū

f

d

P

lo

2

P

ne

li 88

R

fu

li

lit

ELL

H

leg

fie

4.

H

Job Driedonem, quod eam Ecclesia intelligant, quæfuit temporibus Apostolorum. Deinde noniplam Ecclesia Catholica sive Syntheticam five Repræsentativam in Patribus aut Conciliis, sed unum Pontificem Romanum designant, in quo lo lo Ecclesia subjettive & virenaliter residere dicunt. Idquod probattum propria ipsorum examologesis, qua sine equileis edunt Gregoriue de Valentia Tom. 3 comment. in Thomam disp. 1. q. 1. punct. 1. S. 6. Nomine Ecclesia intelligimus ejus Caput, id est, Romanum Pontificem. Gretserus Tom. 1. defens. Bellarminilib. 3. C. 10. Per Ecclesiam, quando Ecclesiam, dicimus effe omnium controversiarum Judicens, intelligimus Pontificem Romanum, qui pro tempore præsens naviculam militantis Ecclesia moderatur & gubernat. Tum ultima Ecclefie sue analysis. Nam cum quaritur, an nomine Ecclesia intelligant Ecclesiam materialem seu concretivam; quam vocant, h.e. totum cœtum fidelium, doctoribus pariter & Auditoribus constantem, an vero Ecclesiam formalem seu abstractivam h. e. coetum duntaxat Docentium? respondent: Non omnes de Ecclesia, sed ii, adquos pertinet, sicut si scribitur ad aliquam Academiam ut examinet aliquem librum, non significatur; ut detur examinendus omnibus hominibus illius A-GRafe

vademia, sed tantum Doctoribus ejus Facultatis, de qua liber ille tractat, Bellarminus lib. 3. de V.D. cap. 10. Responsadita arg. Con: fer ibidem cap. 3. S. Tota igitur. Et lib.7. de Concil. cap. 2. J. Ex his, Cum porro quaritur de Doctoribus sive singulis seorsim, sive universis conjunctim? respondent de patribus quidem : Si Pontifex ranquam Pater ab omnibus honoratur, non habet ipse ullos in Ecclesia Patres, sed omnes Filios: quid vero mirum est, si non Pater Filis, sed Filis Patri suo subjiciantur? Papa nec Patribus, nec eorum canonibus cogipotest, Bellarminus lib. 2. de Pontif. Rom. cap. 27. S. ultimo. Ego plus uni summo Pontifici crederem in his que sidei mysteria tangunt, quam mille Augustini, Hieronymi, Gregoriis, ne dicam, Richardis, Scotis, Wilhelmis, Cornelius Mussus concion in Rom. XIV. De conciliis autem : Non tribuit Concilium infallibilitatem Pontifici, sed à Pontifice habet Concilium, ut sit certum & sirmum, Waddingus legat. Hispan. pag. 286. Tota firmitas Conciliorum legitime est à Pontifice, non partim à Pontifice, partim à Concilio Bellarminus lib. 4. de Pontif. Rom. cap. 3. J. respondent. Habent quidem Concilia, tam generalia, quam

nt, de

ti-

ut

le-

17-

m

eis

nt.

ine

1778

11-

m,

in-

ore

8

m

n,

qu

po

pt

fic

Cox

dil

im

int

tw.

6

qu

qu all

tit.

ita

VC

**fti** 

CC

Va

Va

pe

11)

particularia judicium de Controversiis Religionis, sedillud judicium tum demum est sirmum & ratum cum accesserit summi Pontificis confirmatio, proinde ultimum judicium est summi Pontificis, Bellarminus lib. IV. de Rom. Pont. cap. 1. Et Cap. II. certissimam & asserendam illam sententiam ait, quæ statuit, ipsam infallibilitas tem non esse in cœtu Consiliariorum (hoc est Car-(dinalium) vel in Concilio Episcoporum, sed in Solo Pontifice. Atq; inhuncfolum Spiritum scripturas S. recte interpretandi & controversias sidei infallibiliter dirimendi à Petro derivatum esse, asserunt. Tota quastio in eo posita est, ait rursus Bellarminus lib. III. de V. D. cap. III. ubi sit iste Spiritus. Nos enim existimanus hunc Spiritum, etsi multis privatis hominibus sape conceditur, tamen certò inveniri in Ecclesia, id est, in Concilio Episcoporum, confirmato à summo Ecclesia totius Pastore, sive in summo Pastore cum Concilio aliorum Pastorum. Ad scripturæ vero interpretationem frustra provocari : Nec enim in ipsa, sed aliunde quærendum esse Spiritum Dei, à quo scripturaru intelligens tia peti & subministrari debeat : Cumque varios sensus admittat, dicere tamen ipsam 1101. posse quis sit verus, ait Bellarminus ubi supra; quin

quineo pacto hominibus solummodo imponi, fieriq; uti milsa Ecclesia ex sola scriptura veram ejus intelligentiam petant, sicut conqueritur Stapletonus lib. II. princ. fid. cap. II. Dostrina illa Lutheranorum, quod scripturarum intelligentia ex ipso scripturarum, diligenti usu & lectione sit, infinitis hominibus imposuit, fecity; ut contemptis Patribus & universa Ecclesia, ex solis scripturis scripturarum intelligentiam quarerent. Et iterum : Spiritus Dei, à quo scripturarum intelligentia peti & subministrari debet, non est in ipsis scripturis querendus, sed aliunde habendus, ut eo munitus, quis scripturas intelligat. Plura testimonia allegavimus in ostensione de Carolo Magno tit. ult. S. 15. pag. 814. feq.

### §. 29.

Quamvis autem mirum in modum ita se macerent Papistæ in explicanda voce Ecclesiæ, multasque excogitent distinctiones inter Ecclesiam materialem seu concretivam & formalem seu abitractivam, vel ut alsi loquuntur, repræsentativam; inter repræsentationem, quæ sit per unam personam & quæ per plures; inter hos vel separatim spectatos, vel in G

iis,

um

ro-

el.

Et

un

tas

ar-

172

1m

an-

iri-

int.

ar-

ifte

m)

cilio

tius

ali-

er-

vec

esfe

ens

que

11.9%

pra;

IUID

g S

P 2

q

qi do

R

co

910

que acti

Ro fail Ec

on

A

mi

Ro

Sti

20

th

m

th

ca

Concilio congregatos, ultima tamen resolutio ab illis sit in Pontificem Ro. manum, Christi Vicarium & totius De Eodem novissime Ecclesiæ caput. Laurentius à Dript supra pag. 46. citatus in antidecalogo talem ponit affertionem art. V. pag. 261. Summum Pontificem pro capite Ecclesia Vicario Christi & successore Petri, penes quem sit suprema potestas solvendi & ligandi in cœlo & in terra, & à quo, ut à fonte ad alios derivetur, agnoscunt omnes Catholici, nec est, qui ante adventum pratensorum Ecclesia re-vel potius deformatorum id in dubium vocarit, Verum Pontificis Romani nisi hæretici. primatui jam olim ab Ecclesiis Africanis, AEgyptiacis, Gallicis, Mediolanensi, Aquilejensi, Ravenatensi, Rhemensi, Waldensi, Graciisq; conjunctis Orientalibus, Asiaticis, Syriacis, Macedonicis, Mæsicis, Walachicis, Ruthenicus, Moscoviticis &c. acriter fuisse contradictu, jam dudum fuit demonstratum. Matthiam Flacium in Catalogo Testium veritatis, Marcum Antonium de Dominis lib. IV. de Republ. Eccles. cap. 8. pag. 643. seq. Asserimus primatum Pontificis Kom. nec in Sacro Codice, nec in ullo Conello

Non in generali probato fundari. Sacro Codice. Hocliberaliter concessit Valerianus Magnus Mediolanensis Capucinus iplusq; Basaran Rheinfelle Act. 2. die 7. Decemb. A. C. 1651. in colloquio cum DD. Theologis Giffensibus habito, quando inquit : Quoniam vero Tua Celsundo postulat à nobis, sibi confirmari Primatum, Romani Pontificis, siquidem eo concesso, securi communicemus in fide cum illo, candide fatemur, non extare argumentum catholicum ex sacro textu, quod inferat hanc thesin à nobis positam in prima actione, scilicet post etatem D. Petri Pontifices Romanos ejus successores habere auctoritatem infallibilem in proponenda & declaranda universa Ecclesia, ex cathedra, doctrina sidei Christiana; O jurisdictionem segregandi à cœtu fidelium eos omnes, qui contumaciter eam pernegant. Item Act. 5. die 9. Decemb. Nos denuo fatemur, sacrum textum nullam facere mentionem. Romani Pontificis, & Supremos Judices Ecclesiasticos in suis Definitionibus, quas nos sciamus, non tribuere Romano Pontifici, definienti ex cathedra expressam infallibilitatem. Amplissimam sané victoriæ materiam præbet Lutheranis hac Valeriani confessio. Porana. canite Evangelici. Debellatum est. Fra-

TC-

0-

tius

imè

46.

Ter-

atifi-

esfore

rendi

fonte

olici,

clesia

carit,

nani

canis,

ejensi,

iisq;

iacis,

nicis,

ictű,

Vide

tium

s lib.

643.

Com.

reilio

ge-

gr a

u

eres Walenburchii in exam. princip. fidei controv. VII. pag. 394. juris quidem Divini esse dicunt, quod aliquis succedat Petro, quod autem Romanus Pontifex sit successor Peeri, non dicunt haberiper Scripturam, sed per Qui & pag. 413. cum eo non traditionem. contendere se velle ajunt, qui sustinet, non esse Fide credendum, sed moralem sufficere certitudinem, quod qui jam sedem Romanam tenet, sie Petri successor. Verum si per scripturam quæsitum hoc haberi nequit, nec Fide credendum, utiq; ad quæstiones fidei non erit referendum. Nonne Pontificem Romanum esse visibile caput universæ Ecclesiæ in terra militantis, jure Divino & ab ipso Christo constitutum, cum autoritateres fidei infallibiliter determinandi & definiendi, apud Papistas primum & pracipuum dogma est, & coeterorum credendorum Fundamentum ? Scribit sane Bellarminus præfatione in libros de Pontifice Romano: Etenim de qua re agitur, cum de primatu Pontificis agitur ? Brevissime dicam, de summa rei Christiana. Idenim queritur, debeatne Ecclesia diutius consistere, an vero dissolvi & concidere. Quid enim aliud est quærere, an oporteat

ab ædificio Fundamentum removere, à grege Pastorem, ab exercitu Imperatorem, solem ab astris, caput à corpore, quam an oporteat ædificium ruere, gregem disasipari, exercitum fundi, sidera obscurari, corpus jacere. Ita Bellarminus.

#### §. 30.

Asserimus secundo primatum Pontificis Romani non fundari in ullo Con. cilio generali probato. Concilium œcumenicum primum Nicænum canone sexto in hunc modum sancit: Antiqui mores serventur, qui sunt in AEgypto, Libya & Pentapoli, ut Alexandrinus Episcopus horum omnium habeat potestatem, quandoquidem & Episcopo Romano est consuetum, nempe ut vicinarum Urbi provinciarum Episcopos ordinet, & in eas iplos imiononi excerceat. Similiter & in Antiochia & in aliis provinciis privilegia, dignitates & jura serventur Ecclesiis. Manifestum satis hoc canone Romana sedem suis limitibus includi, extra quos ei egredi non liceat, & æquariduabusaliis tunc Patriarchalibus sedibus, Alexandrinæ & Antiochenæ. Concilium œcumenie

idei

Di-

etro,

r Pe-

d per

non

titu-

rams

e cre-

erit

Ro-

Ec-

10 &

itori-

di &

præ-

den-

Bel-

tifice

cum

fime

Ide-

iutius

idere.

orteac

nicum secundum Constantinopolitanum itidem nullum Papatum universalem agnoscit, sed Constantinopolitanu in omnibus Romano æquat, quando canone tertio ita ponit : Constantinopolitanus Episcopus habeat priores bonoris partes post Romanum Episcopum, eo quod sit ipsa nova Roma. Concedit nimirum Constantinopolitano 72 πρεσβεία της Inμης & addit causain da to είναι aulud véar papen. Hunc canonem recipiunt & probant Patres Chalcedonensis œcumenici quarti Concilii, ubi ita statuunt & definiunt canone XXIIX. Sanctorum Patrum decreta ubiq; sequentes, & Canonem, qui nuper lectus est, centum & viginti Dei amantissimorum Episcoporum agnoscentes, eadem quoq; o nos decernimus ac statuimus de privilegiis sanstissi. me Ecclesie Constantinopolis nove Rome. antique Rome throno, quod urbs illa imperaret, jure Patres privilegia tribuerunt, recte judicantes urbem, qua & imperio & senatu honorata sit, & aqualibus cum antiquissima Regia Roma priviles giis fruatur, etiam in rebus Ecclesiasticis non secus ac illam extolli ac magnifieri, secundam post illam existentem. Nihil obstat Leonem per Lega: tos suos contradixisse. Nobis enim suffi cit, Canonem ex illo tempore firmo stetille

tı

ti

L

C

ti fi gai pit ft d

9

tisse talo. Res tunc & postmodum in eo statu mansit, quem urbium dignitas & ordo require bat & Patres Chalcedonen-ses confirmaverant. Quæ hic à Theodor. Balsamone, Bellarmino, Baronio alisq; objiciuntur, jam repetere ac refellere nolumus.

#### S. 31.

Sed ne gratis hac de proprio sensu & prie vato firitu dixisse videatur Erbermannus contra D. Museum aliosq; Lutheranos sequentia subjungit : Quia huc tandem lis universa Lutheranos inter & P. Keddium caterosg; Catholicos devaluta est, si Vir es, Musae, hic pedem fige cum contribulibus tuis, & candide quod res est, Nunquid primarius fundamentalis articulus juxta vos est ille de Justificatione ex Fide speciali sine operibus ullis ? Annuis opinor ; & qui posses aliter, cum Protestantes passim illum. appellent sumam, Cardinem, animain fidei, prora & puppim Christianitatis & Lutherus ipse omniu maximum ? Jam vero si Augustanæ Confessioni artic. XX. credimus, doctrina de Fide, quamesse oportet in Ecclesia præcipuam, tamdiu jacuitignota, quemadmodum fateri omnes necesse est, de fidei justitia altissimu fuisse silentium &c. Quam-G 4 dius

oli-

ver-

anti

ca-

anus

oma-

on-

TO

EIVOU

unt

rsis

unt

um

, qui

itissi-

7; 0

deffi.

aret,

intes

, 6

viles

secus llam

ega:

ste-

tille

din autem ita jacuerit ignota andiatur ipse Lutherm, qui lib. de suma mandatorum Dei aperte pronunciat, se neminem scire, qui de Fide & operibus recte judicare potuerit, exceptis Apostolis (imo etiam S. Jacobo excepto) In cæteris libris id nequaquam inveniri, ita ut mirum non sit, eam doctrinam nostris temporibus ita periisse & extinda fuisse. Quid porro binc conficiatur, nemo nifi coecus non videt. Nimirum articulus ille pracie pures sub specie puri Evangelii & Verbi Divini non est nisi propries Lutheri sensus XP seculis ignotus, quem ipse violente verbes scripture S. affingit; cum potius Scriptura S. verbis apertissimis contrarium asserat Jacob. II. 24. Videtis, in quit Apostolus, quoniam ex operibus justificatur homo, & non ex Fide tantum. Hunc ergo fuisse privatum sensum Lutheri nemo negaverit, nist eundem mentitum esse sateaur. Cum vero fuerit iste privatus Lutheri sensus sen occultum Spiritus testimonium in hoc principa li articulo, nunquid idem merito judicamus de cœteris articulis, in quibus à Catholica Ecclesia disfensit. Hucusqi Jesuita. Sed hæc nondum evincunt Lutheranos pro Verbo Dei proprium sensum & privatum vertiginis Spiritum obtrudere. Agnoscimus articulum de Justificatione elle αλφόπολικ confessionis sunoiws Evangelice.

pro cujus veritate admortem usq; decertandum est, Sirac. IV. 33. 34. unde tot & tanta ejusdem encomia dimanarunt, qua passim in B. Lutheri scriptis aliisque nostris libellis symbolicis occurrunt, quorum cumulum adduximusin Mateologia Labadiana Got IV. pag. 248. legg. Hæccausa est, cur Diabolus hanc doctrinam à primis incunabulis tam varie artibus petierit suis. Hæc causa, cur S. Apostoli, tum viva vocis praconio, tum divinis scriptis epistolis, tum primà Novi Testamenti synodo Hierosolymis celebrata, ab impostorum corruptelis tanta vigilantia asseruerint. Hæc causa cur Beatus Lutherus reformationis initium inde capesseret. Porroagnoscimus doctrinam de Fide justificante diu jacuisse ignotam, in Papatu, qua tali, sed non in tota Ecclesia. Tam de doctrina, quam moribus Sacerdotum Papisticorum Iuculentum habemus testimonium Metropolitani Concionatoris Johannis Feri, qui ex omni parte eos aquat Pharisau, docentibus mandata hominum & neglecta Fide & charitate, propter que externa instituta sunt, solis

UNIVERSITÄTS BIBLIOTHEK PADERBORN

Lu-

Dei

i de

erit,

exce-

nve-

nam

naa

o nist

præcie

i non

notus,

igit;

con-

2 172

S ILI-

tulu.

nema

u sem

icipa-

us de

a dif-

dum

rium

udere.

e elle

lica,

externis gloriantibus, id quod non uni & alteri ille tribuit, sedait, Exemplificandum per singula, annon constitutiones Ecclesiastica plerumque præceptis Divinis æquentur, imo præferantur, annon Majores conscientiæ formentur propier illas, quam propter trans gressionem praceptorum Dei &c. quælate persequitur in cap.XV. Matth. Consentit Albertus Piggius cont. 2. de fid. & just. Dissimulare, ait, non possumus hanc vel primam doctrina Christiana partemo (de justificatione) obscuratam magis, quam illustratam à scholasticis, spinosis plerisg; questionibus & definitionibus, secundum quas nonnulli magno supercilio primam in omnibus autoritatem sibi arrogantes & de omnibus facile pronuncianees, fortassis etiam nostram banc damnarent sententiam, qua propriam & que ex suis operibus esset coram Deo justitiam derogamus omnibus Ada Filis & docuimus una Dei in Christo nos niti posse justitià, una illà justos coram Deo, destitutos propria, nisi boc ipsum astruxissemus aliquan. to diligentius.

J. 32.

Hoc quoq; observavit Noster Luther variis in locis. Locus ab Erbermanno citatus extat Tom. II. Jen. German. de summa præcepti Dei, ut & de abusu legis ex 1. Tim. I. pag. 476. atq; ita habet: Ego

neminem novi, qui recle de operibus & Fide judicare potuerit, præter Apostolos, qui ad id electi erant, ut illud ipsum purè docerent & doctrinæ hujus Fundamentū ponerent. In aliis illud libris non reperi-Ut mirum non sit, hoc nostrotempore adeo periisse & extinctam este illam. Idem in Comment. in Galat. cap. IV. pag. ? O. Hoc dico pro confuranda Sophistarum & Monachorum perniciosa doctrina, docuerunt & statuerunt, videlicet :- Nes minem certo posse scire, etiamsi provirili sua bene operetur, & inculpate vivat, utrū in gratia sit? Et ista sententia vulgatissima & receptissima fuit principium & arriculus quidam fidei in toto Papatu, quo do= Arinam sidei prorsus obruerunt, sidem everterunt, conscientias perturbarunt, Christum ex Ecclesia sustulerunt, omnia beneficia & dona Spirit. S. obscurarunt & abnegarunt, verum cultum Dei abrogarunt, idololatria, contemtum & blaspheniam in cordibus hominum erexerunt. Nam qui de voluntate Dei erga se dubitat, & non certossatuit se esse in gratia, is non potest credere, se habere remissionem peccatorum, se Deo cura este, se posse salvari.

eAu-

148

non

Ai-

elli

em

es,

en-

Tet Ide

iti

t115-

2120

bes

nno

de

gis

go

Augustana Confessio artic. XX. ante finem: Hanc doctrinam soil. de gratuita justificatione hominus per fidem sine ullis legis operibus, obruerunt olim horribiliter quædam absurdæ persvasiones, in quibus indocti citra autoritatem scripturæ & veteris Ecclesiæ, sinxerunt ho. mines legi Dei satisfacere : Item justos esse propter legis impletionem &c. & Monachos perfectos ese, & ampliora & præstantiora opera præstare, quam sex Dei flagitat, interim altissimum silentium erat, quo modo Fide appræhendendus sit mediator Christus, sed jubebant dubitare aut confidere propriis operibus. Ex quibus B. Lutheri aliorumq; Protestantium verbis patet, doctrinam illam de gratuita justificatione per fidem in Christum Jesum sine ullis legis operibus perspicue extare in scriptis Evangelistarum & Apostolorum, qui Fundamentum illius posuerunt, eamque pure do-Qui ergo Jesuita ex hisce Protestantium testimoniis evincere potest, Lutheri illam doctrinam ante Lutherumplane non extitisse? Imo extitit etiam do-Arina ista in ipsa Romano-Catholica Ecclesia, utut tum dogma de justificatione hominis per inhærentem renovationem, legis

legis impletionem & opera meritoria vulgarissime & communissime in publico sonuerit. Pastores emm temporibus illisadsveti erant ad inculcanda opera, nontamea, quæ à Deo mandata, quam que hominum fuperstitione inventa sunt, qualia sunt certa feria, certa fejunia, fraternitates, peregrinationes, cultus sanctorum, rosaria, monachatus & id genus inutilia opera alia, ut Confessio artic. XX. vocat, ad quæ conscientias miseras, ut remissionem peccatorum impetrarent, remittebant. Et si dicendum quod res est, non loquitur Lutherus libro de summa mandatorum Dei de ipso articulo Justificationis per Fidem in Christum sine operibus ullis, sed de natura fidei & operu, & utrorumq; discrimine, ceu integra ejus verbasatis superq; docent. Non dicit neminem fuisse, sed saltem se neminem scire, fibi non constare, quod post Apostolos, quisquam argumentum hoc in scriptis publicis ex instituto & accurate pertrastaverit. Ex qua assertione neutiquam sequitur ipsum articulum de instissicatione per Fidem in Christum sine operibus ullis quindecim anteriorio bus seculis fuisse ignotum. Quin Lutherus ipse in epistola de interpretatione testatur con

UNIVERSITATS BIBLIOTHEK PADERBORN

nc

mi-

int

va-

em

10.

tos

10-

ræ-

Dei

rat,

MC-

aut.

bus

rer-

ju-

um

are

que

e do-

ote-

Lu-

pla-

do-

Ec-

one

em,

egis

conceptis verbis, se non primum esse, qui docuerit hominem justificari solà Fidesine operibus, sed hoc ipsum docuisse ante se Patres antiquissimos. Epistola extat Tomo V. Jenens. Germ. & verba, quæ huc spectant, sub finem ejus habent ita: Much bin iche nicht allein; noch der erfiel der da sagt / Allein der Glaube mache gerechtl es hats für mir Imbroffus / Augustinus und viel andere gesagt/ und wer S. Paulum lesen und verfteben fol / der muß wolfo sagen/ und tan nicht anders/ seine Wort find su starct 20. Idem docet Confessio nostra Augustana art. cit. Et ne quis, ait, cavilletur à nobis novam Pauli interpretationem excogitari, tota hec causa habet testimonia Patrum. Augustinus multis voluminibus, defendit gratiam & justitiam sidei contra merita operum. milia docet Ambrosius de Vocatione gentium & alibi; Sicenim inquit de Vocatione gentium : Vilesceret redemptio sangvinis Christi, nec misericordie Dei humanorum operum prerogativa succumberet, si justificatio, que sit per gratiam, meritis præcedentibus deberetur, ut non munus largientu, Fidei liberanda sed merces esset operantis. causa duo saltem allegantur Patres, cum pro hac sententia numero complures alle. gari potuissent.

9

t

b

9

Pfo

15 ft.

tu

Sc

CH

So

S. 33.

Secundo à nato Salvatore seculo audiatur primum omnium S. Justinus qui in epistola ad Diognetum (quæ Tom. 2. Bibl. Pat. habetur initio ante S. Martyris opera) ita disserir: Quid alind peccata nostra tegere, quam Christi Iustitia? In quo alio nos, iniqui & impii pro justus haberi possumus, quam in solo Dei Filio? O dulcem permutationem : O impervestigabile artificium; O beneficia expe-Etationem omnem superantia, ut iniquitas quidem . multorum in justo uno abscondatur, justitia autem unius faciat, ut multi injusti habeantur pro justis. Seculum tertium habet Origenem, qui lib. III. in epist, ad Rom. ad Capitis tertii illa verba: Arbitramur enim justificari hominem per fidem sine operibus legis, ita 10quitur ex versione S. Hieronymi Tomo II. pag. 504. edit. Basil. 1571. vel Tomo III. fol. CLVII. a. b. prelo Ascensian. Paris. an. 1512. Dicit Apostolus sufficere solius fidei justissicationem ita, ut credens quis tantummodoju-Stificetur, etiamsi nibil ab eo operis fuerit exple-Imminet igitur nobis, qui integram esse scripturam Apostoli conamur asserere & ordine sua cuncta constare, ut requiramus quis sine operibus sola Fide justificatus sit. Quantum ioitur ad

ui

ne fe

0.

luc

uch

Al.

lm.

und

nuß

find

tra

tor

ari,

iams

si-

2 8

Vi-

cor-

ritus

nt 16.

idæ

um

lle-

exemplum pertinet, sufficere arbitror illum latronem, qui cum Christo crucifixus, clamavit ei de cruce: Domine Jesu memento mei cum veneris in regnum tuum. Nec alind quidquam describitur boni operis ejus in Evangeliis, sed pro bac sola Fide ait et lesus: Amendico tibi hodie mecum eris in paradiso. nunc si videtur hujus latronis verba cause Aposto-Ubi est ergo li Pauli, & dicamus ad Indaum. gloriatio tua ? Certum quia exclusa est; exclusa autem non per legem operum, sed per legem Per Fidem enim justificatus est hic latro sine operibus legis, quia super hoc Dominus nonrequisivit, quid prius operatus esset, nec exspectavit, quid operis, cum credidisset, expleret, sed sola confessione justificatum, comitema; sibi paradisum ingressurus assumsit. Sed & mulier illa, que in Evangelio secundum Lucam refertur, quia cum cognovisset, quod lesus recubuit in domo Pharisai, attulit vas ungventi-ex nullo legis opere, sed pro sola Fide ait ad eam remittuntur tibi peccatatua: Et iterum; Fidestuate salvam fecit, vade in pace. Sed & in multis Evangelii locis hoc ser. mone usum legimus Salvatorem, ut credentis Fi-Ex quibus or dem causam esse dicat salutis ejus. mnibus claret, quod recte arbitratur Apostolus, justificari hominem per Fidem sine operi-Sed fortassis bec aliquis audiente bus legis. Solvatur, & bene agendi negligentiam capiai, s

P

Sa

ji

NS

le E

2

Su

quidem adjustificandum fides sola sufficiat. Ad quem dicemus, quia post sustificationem, si insuste quis agat, sine dubio justificationis gratiam sprevit. Neg; ob hoc quis accipit veniam peccatorum ut rursum sibi putet peccandi licentiam datam: indulgentia namque non suturorum sed prateritorum criminum datur.

## S. 34.

Quartum seculum, uti ferax est doctissimorum Virorum, itaetiam plura testimonia nobis suppeditat. Athanasius orat. 1. contra Arianos Tom. I. pag. 132. edit. Comelin. Abraham Patriarcha, non morte ad coronam venit sed fide in Deum, aling; item sancti, non effuso sangvine consummati sunt d'und sia niseus édinaia Inouv sed per fidems justificati sunt. Hilarius canone IIX. in Matth. pag. 280. edit. Bafil. 1570. Mover Scribas in historia paralytici remissum ab homine peccatum. Hominem enim tantum in Jesu Christo contuebantur: & remissum ab eo, quod lex laxare non poterat; Fides enim sola justificat. Basilius homilia ε ταπεινοφροσύνης pag. 217. edit. Basil. 1551. Hec est enim perfetta ac integragloriatio in Deo, quando neg; ob justitiams suam quie se jactat, sed novit quidem seipsum

700

ru -

7e=

am

Dro

10-

mus

Ato-

rgo

ex-

em

atro nre-

wit,

con-

um

11 a 272

cum

rifei, d pro

tua:

de in

c fer-

15 Fi

bus or

Rolus,

vert-

715 76-

at, si

gur.

veræ justitiæ indignum esse, wiser se udvy til ele Hisor Sedinaiopéror sola autem Fide in Christum justificatum. Gregorius Nazianzenus oratione XXVI. quæ est de moderatione in disputando pag. 458. edit. Paris. 1630. Quid his divities compendiosius ? Quid hoc beneficiofacilius & promtius? Confitere Jesum Christum, eumq; à morte ad vitam redisse crede, & salutem consequeris, Sinaiovivn pièr 28 m to missioni povor Etenim justitia est quidem vel solum credere. Ambrolius commentario in epist. Paulinas (Huic enim is vulgo tribuitur, licet forte alterius sit ) in cap. III. ad Roman. pag. 42. edit. Colon. 1530. Iustificati sunt gratis quia nibil operantes, nec vicem reddentes, sola Fide justificati sunt, dono Dei. In cap. IV. pag. 46. Quomodo ergo Indei per opera legis justificari se putant justificatione Abraha, cum videant Abraham non ex operibus legis, sed sola Fide ustificatum? Non ergo opus est lege, quando impius per solam sidem justificatur apud Deum. Et mox: Beatos dicit, de guibus hoc sanxit Demi ut sine labore & aliqua observatione, sola fide justi ficentur apud Deum. Et iterum pag. 47 Manifeste beati sunt, quibus sine labore vel opere aliquo remittuntur iniquitates & peccata teguntur, nulla ab his requisita pænitentia opera, nisitantumut credant, Conf. Tom. III. pag.

272. edit. Balil. 1507. Sermone XLV. nisi is sit Beati Maximi : Idem Lib. II. de Jacob & vita beata cap. 11. Tom. IV. p. 297. Nonoperibus justificamur, sed Fide, quoniam carnalis infirmitas impedimento est operibus, sed fides claritas factorum obumbrat errorem, que meretur veniam delistorum. Hieronymus in cap. 4. Rom. Tom. 9. Impium per solam sidem justisicat Deus. Et paulo post : Secundum propositum gratis Dei, qui proposuit gratis per solam sidem peccata dimittere. Ibidem : Ut omnes qui ex gentibus credunt, sint Filia Abraha, dum & illis sola fides ad justitiam imputatur. Idem in cap. 3. ad Galat. Abraham credidis Deo &c. ita & nobu adjustitiam sola sufficit sides. Ibid. Quoniam in lege nemo justificatur &c. quianemo illam servat, ideo dictum est, quod sola Fide justificandi essent credentes. Chrysoft. homilia de Fide & lege naturæ Tom. III. col. 902. edit. Froben. 1558. vel Tom. VI. Joh. Oecolampad. Interprete Basil. ap. Andr. Cratandr. 1525. fol. 205. b. Eumqui operatur opera justitie sine fide, non possum probare vivum. fuisse. Fidelem autem absque operibus possum. monstrare & vixisse & regnum coelorum asseguutum. Nullus sine fide vitam habuit. Latro autem credidit duntaxat & justificarus est à miserisordissimo Deo. Atg; bic ne dixeris mibi defu-H 2 2/50

UNIVERSITÄTS BIBLIOTHEK PADERBORN

rn eig

istum

nus

atio-

1630.

bene-

lutem,

μόνον

edere.

Pau-

licet

man

i sunt

dentes,

.IV.

a legis

cume id sola

quando

eum)

Deus

iusti-

5. 47.

re vel

reccata

operas

. pag.

2720

opera, neg; enim de hoc contenderim ego, sed illud unum asseveraverim, quod sola fides per se salvum fecerit, nam si supervixisset, fideiq; & operum suisset negligens, à salute excidisset. Conf. Homilia II. ad Rom. Tom. IV. col. 25. edit. Frob. Homilia VIII. in eandem, ubi de Abrahami justificatione tractat col. 78.

S. 35.

Seculo quinto præcipuè fulsit magnum Ecclesiæ lumen Aurelius Au. gustinus Episcopus Hipponensis, qui in octoginta tribus quastionibus, questione LXXVI. Tom. IV. edit. Froben. col. 598. edit. Colon. 1616. fol. 228. b. hæc profert: In hoc se gentibus in Christum credentibus Judzi præferre cupiebant, quod dicebant se meritis bonorum operum', quæ in lege sunt ad Evangelicam gratiam pervenisse: ideoq; scandalizabantur multi, qui ex eis crediderant, quod incircumcisis gentibus Christi gratia traderetur. Unde Apostolus Paulus dicit, posse hominem sine operibus præceden. tibusjustificari per fidem: nam justifica. tus per sidem, non potest nisijuste deinceps operari, quamvis antea nihil operatus ju-

stè, ad sidei justificationem pervenerit, non merito bonorum operum, sed gratia Dei, quæinillo jam vacua esse non potest, cum jam per dilectionem bene operatur. Quod si cum crediderit, mox de hac vita decesserit, justificatio fidei manet cum illo, nec præcedentibus bonis operibus, quia non merito adillam, sed gratia pervenit: nec consequentibus, quia in hac vita esse non sinitur. Unde manifestum est quod Paulus Apostolus dicit; Arbitramur enim hominem justificari per fidem sine operibus. tamen ita intelligendum est, ut accepta Fide, si vixerit, dicamus eum justum, etiamsi male vixerit. Contraduas epistolas Pelagianorum lib. 1. cap. 21. Dicimus inquit Pelagianus, sanctos Veteris Testamenti perfecta hine justitia, ad æternam transiisse vitam, idest, studio virtutis, ab omnibus recessis peccatis, quia & illi quos legimus aliquid peccasse, postea tamen eos emendasse cognovimus. Respondet Augustinus: Quantalibet fuisse virtutis antiquos prædices justos, non eos salvos fecit, nisi sides mediatoris, qui in remissionem peccatorum sanguinem sudit : ipsorum enim vox H 3

UNIVERSITÄTS-BIBLIOTHEK PADERBORN

eret

ellud

uum

12 fu-

Ho-

edit.

i de

ullit

Au.

ni in

XVI.

tibus

ferre

ono-

nge-

ında-

ran",

ratia

dicit,

eden-

ifica-

nceps

us ju-

fit,

est: Credidi propter quod loquutus sum. Unde ait & Apostolus Paulus : Habentes auté eundem Spiritum fidei, secundum quod scriptum est, credidi propter quod loquutus sum; & nos credimus proprer quod & loquimur. Quid est eundem Spiritum, nisi quem justi quoq; illi habuerunt, qui ista dixerunt. Dicit enim Apostolus Petrus; Quid vultis jugum imponere gentibus, quod neq; nos portare potuimus neq; Patres nostri sed per gratiam Domini no. stri Jesu Christi credimus nos salvos fieri, quernadmodum & illi. Tom. X. Serm, 7. de verbis Domini in fine in Evang, Secund. Matth. fol. 11. edit. Colon. Side tuo opere prælumas, ergo merces tibi redditur non gratia condonatur. Si autem gratia est, gratis datur. Interrogo nune: Credis, ô peccator, Christo? Dicis, credo. quid credis? Gratis universa peccata per ipsum tibi posse remitti? Habes, quod credidisti. O gratiagratis data. Sermo LXIIX. de tempore (qui in append. de diversis est Sermo XXXVII. fol. 604.edit. Colon.) ita haber: Credidit Abraham Deo & reputatum est illi adjustitiam. Ecce sine opere justifi caturex Fide, & quicquid illi legali posset observa tione conferri totum credulitas sola donavit.

I I i Paf 95

S. 35.

Sufficeret hic quinq; secularis Ecclesiæ Patrum ac Doctorum consensus ad probandam nostram do Arinam de gratuita per sidem justificatione. Ast quo magis pateat, hancdoctrinam nostram semper fuisse traditam, alia è pluribus selecta testimonia subjiciemus. Seculo sexto floruit Ischius Presbyter Hierosolym. qui lib. IV. in Levit. in cap. XIV. pag. 306. edit. Paris. 1581. hæc tradidit: Miseratus Deus humanum genus, quum illud ad explenda legis opera infirmatum vidisset, am non ex operibus salvare, sed per gratiam hominem voluit. Gratia vero ex misericordia atg; compassione prabetur, & fide comprehenditur sola, non ex operibus, ut Paulus dicit, nam gratia jam non erit gratia. Eodem seculo floruisse dicitur Anastasius Sinaita Patriarcha Antiochenus, qui sermone in Psal. vi. Tom. III. antiquæ lection. Henr. Canil. pag. 103. edit. Ingolftad. 1603. ita loquitur: मांडल द्वीळ जळजेर्ग्या कांडल हे कल्लंहर per Fidem quæro salvus fieri, per Fidem inquam, non ex opere: ut & ego tua benignitate audiam: fides tua te salvum fecit. Nemini enimomnium, quibus veniam dedisti, Domine dixisti: operatua salvum te secerunt, vade in pace, quia nostra omnis justitia, tanguam pannus menstruate in conspectutuo: itag, rursum ajo, salvum me fac propter mi-H 4

UNIVERSITÄTS BIBLIOTHEK PADERBORN

Inde auté juod

quuquod tum,

qui s Peenti-

neq; i nofieri,

7. de latth.

conatur. Chri-

fratis emit-

gratis send.

repnestifi-

Cerva.

g. 35.

misericordiam tuam : & misericordia tua subsequatur me omnibus diebus vita mex. do orthodoxam de justificatione nostri coram Deo sententiam Seculo Septimo Gregorius M. Episcopus Romanus; Seculo Octavo Venerabilis Beda, Albinus seu Alcuimus, Carolus Magnus, Damascenus: Seculo Nono Ludgerus primus Episcopus Monasteriensis, Lupus Servatus Pastor Moguntinus, Haymo Episcopus Halberstadiensis, Strabus Fuldensis : Seculo undecimo (nam seculum decimum, teste Bellarmino in Chronol. infelix fuit seculum in quo nulli Scrie ptores illustres, nulla Concilia, Pontifices pas rum solliciti de Republ.) Anshelmus Episcopus Cantuariensis : Seculo duodecimo Ru. pereus Tuitiensis, Bernhardus Abbas Clarevallensis: Seculo decimo terrio Honorius Augustudunensis: Seculo decimo quarto & quinto Scholastici quamplures propugna: rint, propriis Autorum verbis demonstravimus in Ostens. Hist. Theol. quod Carolus M. in quamplur. fidei artic. formaliter non fuerit Papista, Tit. VIII. S. 1. 2. 3. Pag. 467 seq. Ubi similiter D. Adolphi Godofr. Volusti Theologi Moguntini appendicem, quam Aurore sux subjecit, exhibentem

paradigma confensus fundamentalis in doctrina de Iustificatione hominis peccatoris coram Deo Patre per Filium in Spiritu S. κατά πόδα exami-Nescio tamen qua fortuna navimus. factum, quodilla, quæinipsa Aurora contra exercitationis meæ de Fide infantium Baptizatorum à vindiciis D. Volusii modestam vindicationem cum approbatione Veneranda Facult. Theol. in illustri Giess. Academia ibidem ann. 1664. edit. scripserat, tum nec viderim, nec legerim. Si fortè illud plus justo rigorosius urgere velit Volusius, regero, quare illa, quæ de fidei certitudine scripseram pag. 49.50.51. tantum viderit, legerit atq; examinaverit, reliqua vero silentio approbaverit. Postulatum D. Volusii in Catechismo edit. Mogunt. an. 1663. pag. 99. erat tale: St. D. Nifa. nius ex toto codice facro vel unum Scripture locum ostendere possit, in quo vel totidem verbis dicatur: Certum est absolute & sine omni conditione D. Nifanium salvatum iri; velunde id per talem consequentiam deduci possit, quanemo nisi velfatuus velnotorie protervus negare possit, Tridentinu Concilium in hoo errasse, ingenuè profitebor. Jam tum reprobavi certitudinem absolută, mediis nullis inclusam. Non enim Deus nos justificat absolute, quocunq; etiam modo nos habeamus, five cre-

lo

m

m

do

0-

160

credendo, sive non credendo, sed ordinate; quæ cretitudo ad ordinem Dei constitutum in Evangelio de Fide in Christu, indivulsum respectum habet, immota tamen est & in-Alii vocant certitudinem conditionatam, nontamen intelligunt legalem, sed Evangelicam fidei. Deinde approbo, quod D. Volusius admittat probationes, non tantu quæ totidem verbis in sacris literis extant, sed etiam qua per consequentiam inde deduci possint. Hoc sensu talem proposui Syllogismum practicum : Quicung; in Filium Dei credit, ille habet vitam eternam, estq; ju-Stisseatus. Hæc propositio est ipsius Sp.S. Joh. III.16.Cof. Joh. VI. 40. Marc. XVI. 16. Rom. III. 22. Subsumo jam : Atqui Egocredo in Filium Dei. Ergo Ego scilicet ut credens in Filium Dei, habeo vitam aternam & sum justificatus. Respondet D. Volusius: Quamvis major propositio sit ipsies Spiritus S. Ioh. III. 16. Won tamen est absoluta, sed equipollet huic conditionate. Si ego credo (fide vera & viva) in Filium Dei, habeo vitam eternam (Subintellige, in spe, nondum tamen in re] sub hac autem conditionata non comprehenditur hæc singularis (Ego Nifanius credo. Ergo nulla consequentia. Bene est, quod admittat Volus. Majorem propositionem esse ipsius Spiritus Sancti. Nec aliter potu-

it. Nam ita legimus Joh 111. 16. Sic Dens dilexit mundum, ut Filium suum unigenitum. daret, ut omnes, qui in ipsum credunt, non pereant, sed habeant vitam aternam. Et vers. 36. Qui credit in Filium, habet vitam eternam. Act. X. 43. Huic (Christo) testimonium dant omnes Prophetæ, quod per hune accipiat remissionem peccatorum omnis, qui credit in eum. cap. XIII.39. Per hunc omnis, qui credit, justificatur. Deinde propositio major, etsi vim hypotheticæ enunciationis habere, eiq; æquipollere possit, sicut omnis propositio. ordine modumq; certum includens, hypothetica propositionis naturam induere potest: nihilominus assumptio hypothesin illam in categoricam transmutat pronunciationem, dum homofidelis afferit, se ex verbo Dei credere in Filium Dei. Unde etiam conclusio inferenda est per modum enunciationis categorica & certæ; cum enim in assumtione hypothesis illa transeat in categoricam, necessario etiam in conclulione parsaltera propositionis majorismodo categorico & certo, non vero hypothetico & incerto est efferenda. Porroomnia no intelligimus Fidem, non quamlibet vana & vacuam, sed vera & vivam, seu fiducia

n

n

1-

E-

d

tű

It,

e-

ui

ili-

111-

h.

II.

um

m

145.

104

792

tæ.

et,

11972

re-

od

em

U-

11.

vivam in Christum Jesum, æternum Dei Filium, omnium gentium desiderium, quò per eum justificemur & salvemur : quæ efficit, ut vitam æternam jam habere dicamur, non quidem manifestam, sedabscondiram Gal. III. 4. non in re, sed in spe, Rom. VIII. 24. quæ tamen spes ita certissima, & in Fidem Jesu Christi fundata est, ut eodem modo non requirat opera ad illam reipsa consequendam, Rom. IX. 30.32, Gal. III. 2. II. 14. Qui habet Filium, jam habet vitam 1. Joh. V. 12. Omnis credens, vel Fideapprehendens habet Filium. Qui credunt jam transierunt è morte in vitam Joh. V. 24. VI. 54. non solum credunt transitum esse possibi. lem, aut hoc mediofaciendum. dunt sunt Filii Dei per fidem Gal. III. 26. Rom. VIII. 14. per Fidem sunt Filii, credunt se esse, non solum esse possessios: idque Apostoli de Christianis promiscuè testantur, nulli specialis revelationis facta mentionc.

i

§. 36.

Ad instantiam meam, vel potius minoris probationem: generale suum includit speciale: sed promissio est generalis. E.

E. in cludit suum speciale: Respondet Volusius hoc modo: Concedo totum. Non tamen probatur subsumtum Ergo (Ego Nifanius credo) estillud singulare. Est enim propositio Categorica, quam hac hypothetica nec includit, nec ponit. Nale etiam absoluta propositio ordinata opponitur. ponitur enim nonnisi conditionata. Propositioni absolutæ propriè opponitur propositio respectiva. In Logicis propositio ex forma est affirmans & negans. Utraque absoluta & respectiva. Illa, quæ citra respectum enuntiat : ut omnis homo est animal: Hæc, quæ cum respectu materiali, ut omnis credens usque in finem vite, salvabitur. Nullus finaliter incredulus salvatur. Dez inde si D. Volusius concedit totum, non opus est probatione. Probavi tamen subsumptum, Ego Nifanius credo, quod singularis hæc comprehendatur sub priori universali; illamque singularem applicationem deduxi, tum ex Scripture Sanct. promissione generali, quod omnis in eum credens non sit periturus, sed vitam æternam habiturus : Tum ex examine & exploratione cordis mei. Vos ipsos tentate, inquit Paulus 2. Cor. XIII. 5. an sitis in side, vos ipsos probate vel explorate, anno cognoscitis vos ipsos? videlicct.

UNIVERSITÄTS BIBLIOTHEK PADERBORN

ei

uò

120

24-

n-

m.

in

em

osa

III.

m

ip-

am

54.

bi-

cre-

26.

unt

lue

an-

en-

mi-

·lu-

lis.

cet, lesum Christum esse in vobis. Quibus verbis Ponimavia ab Apostolo mandatur, qua Fides, funt verba D. Danhauveri in hodos, phan. 1x. tanqua scripturæ Finis agnoscituri. Joh. V. 13. & ex Fide Thelaurus remissionis peccatorum Act. X. 4.3. quodest testimonium internum in iplo homine 1. Joh. V. 10. con-Stans his syllogismis: Omnis cuiremissasunt peccara, est justus & beatus: Mihi sunt remissa peccata E sum justus & beatus, Utraq; præmissaest Scripture, major Apostoli Pauli Rom. IV. 7.8. minor Domini mecum loquentis pet Propheta Elaia cap. xLIII. 25. non frigide ac impoenitenter legendum: Ego de leo iniquitatistuas: Rurlus, omnis credens habet sibi remissa peccata: Egocredo; sic enim licet dicere cum coecis Matth Ix. 23. Patre Lunatici Marcix 24. Discipulis Christi Joh. vi. 69. Eunucho Act. VIII. 37. Fides ut quod, in majori exprelse habetur Act. X. 43 Fides, ut que, habeturin in eadem virtualiter: formaliter autem, primum fensuinterno, de quo Augustinus lib. XIII. de Trinit. cap. I. Suam quisq; fidem in se ipso videt eamq; tenet certissima scientia: Sensu autem non humano, sed Divinitus excitato: Quomodo enim sensus mere humanus, Fidem faciatrei supernaturalis, cujus nequidem

PPfe

la

11

fe

T B in S C & D

m

q

dem cognitionem habemus? sequitur hine conclusio non nisi Divina. Deinde effective infideifructibus generosis, qui fallere alios fructificantem autem nequeunt ; è quoru sensu ad præsentiam recte, non item à non sensu ad absentia ob possibilem spiritualem Acino Duplar colligere licet. Talia fidei effetta sunt propositu studiumg; serium sugiendi peccata contra conscientia, lucta Fidei &c. Aliorum quidem nobis corda non patent, patet autem cor nostrum. Quo respicit Apostolus 2. Cor. XIII. 5. Hinc conclusio infertur ex generalium promissionum singulari applicatione per Fidem, ut fit partim in absolutione 2. Sam. XII. 13. Dominus abstulit peccatumtuum. Matth. IX. 2. Confidefili, remissa sunc tibipeccatatua. Luc. VII. ult. Fides tuate salvam fecit: partim in propria applicatione. Sic David; In Deusmeus misericordia mea Psalm. LIX. 18. Benedic anima mea Domino, qui dimittit tibi omnes iniquitates tuas, qui coronat te in misericordia. Sic Paulus in individuo ait, se vivere propter Christum: In side vivo Filis Dei, qui dilexit me, & tradidit semetip sum prome. Non abjicio gratiams Dei. Negat D. Volusius inde sequi, omnes promiscue fideles scivisse certitudine sidei: aliquos, ut Davidem Psal. cxv. 1. Apostolum Joh.

bis

les,

æn.

oh.

ec-

um

on-

pec-

cca-

eft

IV.

per

ac

ita-

illa

m

.IX

ho

(sè

in

ri-

ib.

n se

o:

11.

m

h

æ

li

C

tu sa

m

ar

ap la:

Sp m V

ce

inc

no

tibi

Qu

cat

ne

qui De

Joh. VI. 69. Paulum Gal. II. 16. concedit. Sed quid hoc inquit, ad Nifanium, quinec Apostolus, neg; ullo modo est in scriptura nominetenus Sie illud Davidicum, pergit, credidi expressus. propter quod locutus sum, immediate à Sp. S. proveniebat. D. Nifanii antem, credo in Filiu Dei, ipso teste, est exexamine cordis sui in quo aliquid humani pati potest. Nondum constat fides les enumeratos fidei certitudinem ex spe-Ex generali ciali revelatione habuisse. promissione, quam sibi ipsi applicuerunt, concluserunt ad se specialem Dei misericordiam pertinere, seque remissionem peccatorum consecutos esse. que eum in finem nobis in scriptura sunt propositi, ut & nos eos imitemur, & similiter credentes, similiter de specerti simus. ciali illa Dei milericordia Quacunque enim scripta sunt, ad nostrams doctrinam scripta sunt Rom. XV.4 Paulus sibi misericordiam contigisse scribit me into λύπωσιν των μελλόντων πισένειν 1. Tim. I. 16. Vult. nos imitatores esse eorum, qui Fide & Patientia hereditarunt promissiones, Ebr. VI. 12. Utparalytico & mulieri peccatrici dictum: remissa zibisunt peccatatua: ita cuivis verè poenitenti in Evangelio dicitur; confide, remissa tibissunt peccata tua, quod & Spiritus S. in cordibus piorum suo testimonio confirmat.

In scripturis generaliter asseritur omnes illos, qui in Christum credunt, actu habere remissionem peccatorum & vitam æternam. His generalibus assertionibus quilibet in individuo se potest & tenetur in-Sicut cum dicitur: cludere. Deus vult omnium misereri; Christus pro omnibus est mortuus; Spiritus Sanctus omnibus vult largiri fidems salvisicam, ratione voluntatis antecedentis, omnino quilibet tenetur illud sibi appropriare & applicare. Atq; hæc subsumptio & applicatio in fidelium mente non est fallax, sed notitia omni humanæ rationis ac sensuum judicio firmior, ex operatione Spiritus S. per lucem verbi accensa & im. moto Dei verbo innitens. Conf. Rom. VIII. 15. 16. Gal. IV. 6. Certe sinihil Fide certum est, nisi quod determinatione ad individuum demonstrativum revelatur, non erit Fide certum, qui legem Decalogi violat, damnandum: nuspiam enim mihi, tibi in individuo è coelo dictu est, ne occidas & c. Quemadmodum igitur lex moralis peccati quemlibet in specie convincit per generalem illam sententiam: maledictus omnis qui non fecerit, que scripta sunt in libro legis, Deut. xxvII. Gal. III. 10. quamvis neminem

UNIVERSITÄTS BIBLIOTHEK PADERBORN

lit.

Ipo-

12118

lidi

p.S.

iliû

ali-

idea

Spe-

rali

unt,

nile-

sio-

At-

tura

nur,

Spe-

mus.

rame

is fi-

1000-

Jult.

entia

ara-

mila

tenti

i funt

libus

T

20

94

Ca

in

gu.

mu

cao

Pe

sed

reci

tat

Chr

cat

Bes

hau

pift.

fati

ftra

fine

dea

rit

Sen

fur

nem in specie nominet : Ita Evangelium omnibus in Christum credentibus annunciat peccatorum remissionem, quamvis itidem in specie neminem nominet. ponimus nonnulla SS. Patrum effata. prianus Serm. IV. de mortal. Sitibi virjustiu & gravis & laudabilis aliquid polliceretur, haberes utiq; pollicenti Fidem, nec te falli ac decipi ab eo crederes, quem stare in sermonibus atq; actibus suis Nunc Deus tecum loquitur, & tu mente incredula persidus fluctuas? Deus tibi de hoc mundo recedenti immortalitatem pollicetur atq; eternitatem; Et tu dubitas? Hocest, Deum omnino nonnosse; Hocest, Christum credentium Magistrum peccato incredulitatis offendere; Hoc est, in Ecclesia constitutam Fidem in domo sidei non ha-Augustinus super dictum 1 Joh. Ill. 14. tract. V. pag. 221. in epist. Joh. Tom. IX. Quid scimus? Quia transiviedit. Colon. mus de morte ad vitam: Unde scitus? quia dis ligimus Fratres: Nemo interroget hominem, redeat unusquisq; ad cor suum, sibi ibi invenerit caritatem Fraternam; securus sit, quia transiit à Tomo eodem in meditat. morte ad vitam. cap. XIV. pag 299. Omnis spes & totius fiduciæ cretitudo mihi est in pretioso sangvine Christin qui effususest propter nos & nostram salutem: il ipso respiro, & in ipso confisus ad Te venire desidero. Idem Serm. vII. de verbis Domini pag II. Toma

UNIVERSITÄTS-BIBLIOTHEK PADERBORN

Tom. X. Interrogo nunc, credisne o peccator Christo? Dicis, credo. Quid credis? Gratis universa peccata tibi per ipsum posse remitti : Habes quod credidisti. Bernhardus serm. LXI. in Cantic. Revera ubi tuta firmaq; securitas, nis in vulneribus Salvatorus? tanto illis securior habite, quanto ille potentior est ad salvandum. Fremit mundus, premit corpus, Diabolus insidiatur: non cado. Fundatus enim sum supra petram firmam: Peccavi peccatum grande, turbatur conscientia, sed non perturbabitur, quia vulnerum Domini recordabor: Nempe vulneratus est propter iniqui. tates. Quid tam ad mortem, quod non morte Christi salvetur? Huc spectat Veterum precatiuncula: Domine qui Petrum in atrio respexisti, & Mariam Magdalenam in convivio haud contemsisti, quin & Latronem in cruce suscepisti, mihi guoq; spem fecisti.

## §. 37.

Sed ut ad Erbermannum revertamur, satis opinamur ostendimus doctrinam nostram de Justissianione per Fidem in Christum. sine operibus semper in Ecclesia viguisse. Videat jam Vitus quo veritatis colore scripserit, articulum hunc esse proprium Lutheri Sensum XV seculis ignotum. Articulus hic sundamentalis per Lutherum non coepit,

ium

un-

IVIS

Ap-

Cy-

ustus

beres

ocre-

Juis

gente

nun-

æter-

nino

agi-

t, in

ba.

III.

IX.

s die

re-

it a

tat.

du-

isth

177

er0.

11.

Ma

r d

b

re

C

n

ac

ip

PA

to

Pa

ill

om

de

ve

te

no

im

tas

Po

pr

rat

pre

sed refloruit. Non noviter eum excogitavit, sed noviter saltim à fermento Papistico repurgavit. Illud novum in Religioneest, quod citra & contra scripturani pari pietatis & religionis affectu cum scriptura prosequendu proponitur, uti Traditiones in Concilio Tridentino, non quod è scriptura desumi-Id verius, quod prius, id prius, quod ab initio, id ab initio, quod ab Apostolis, inquit Tertullianus lib. 4. adv. Marcion, cap. 5. Proinde idem nos dicimus Erbermanno, quod Gentilibus Arnobius reponit lib. 2. adv. gent. pag 58. Non quod sequimur novum est, sed no sero didicimus quidnam sequi oporteat & colere. quod si vero Patrum testimonia luculenta negligat Erbermannus, audiat suorum Dd. suffragia. Jacobus Sadoletus Cardinalisincap. 3. & 4. ad Rom. docet, sola Fide nos posse salvos fieri. Caspar Contarenus Cardinal. in cap. IV. ad Rom. notat imputationem justitia scripturam nulli alteri reitribuere, quam fidei Nic. Cusanus Card. probat lib. de pacefide nos sola Fide justificari, non ex merito operum. Joh. Hoffmeister. in artic. 4. Aug. Conf. Ante exortum hunc in Ecclesia tumultum, nemo fuit offensus particulailla (SOLA) quamjam tenera quorundam aures vix ferre queunt, nemo siquidem unquam in jus vocavit D. Ambrosium, quod affr-

iis ad Leonem X. verbis ulus fuerit Lutherus. In specie deprehendit, iis non rejiciomnes regulas sive leges interpretandi, sed spurias saltem, quales Luthero Adversariitum obtrudebant, nempe leges, quibus scripturarum interpretatio, ad modum rerum indifferentium, simpliciter Pontisicis arbitrio & voluntati subjiciebatur, ut non alio, quam quo ille vellet, sensu eas accipere & explicare Interpretiliceret. Hoc ipsum demonstrat I. ex historia certaminum, quæ ei tum temporis intercesserunt cum Adversariis & inprimis cum Cajetano, Legas to Pontificio, qui in colloquio Augustano Papæ potestatem eo usq; extollebat, ut illam supra Concilium, supra scripturam, super omnia Ecclesia esse diceret, & pro regula credendi scrpturasque interpretandi ultima venditaret. II. Ex circum stantiis. Regulas interpretandi genuinas non urgebat Leo Papa, non Pontificii, qui scriptis publ. Lutherum. impugnabant, sed potius à Luthero inculcatas alto contemnebant supercilio, unam Pontificis autoritatem & infallibilitatem prolege interpretandi obtrudentes. III. Ex ratione, quam his ipsis verbis: Leges interpretandi Verbi Dei non patior, Lutherus sub-

JNIVERSITÄTS BIBLIOTHEK PADERBORN

ita-

ico

est,

set 4-

endū :ilio

imi-

quit

Pro-

uod

ent.

d nos

olere.

enta

Dd.

cap.

e sal-

I. in

justi-

fides.

fidei

um.

ont.

nemo

ener &

idems

affir-

Se

CO

n

la

20

te

tie

Q

ar

TU

ca

pti

aff

lig

int

in

da

Ca

ad

CO

ma

jecit, nempe Verbum Dei oportere esse non alligatum, quod libertatem docet omnium aliorum. Quæ non potest de aliis intelligi legibus interpretandi, quam quibus Verbum Dei adalterius arbitrium & voluntatem alligatur. Ex quibus concludit D. Musæus pag. 43. præfat. manifestam calumniam esle, quod Erbermannus verbis supra citatis toties ingeminat, Lutherum, scribentemad Leo: nem X. Leges interpretandi Verbi Dei non patior, subjecisse scripturam & omniacjus verba suo privato & proprio sensui. Lutherus enim, pergit, verbis istis non subjecit verba scripturæsuo sensui privato, sed contrà in id totus incubuit, ut legibus interpretandi spuriis & tyrannicis, per quas scripturæhominum sensui privato & proprio subjiciuntur, excusis, libertas interpretandi scripturas juxta leges & regulas ei connaturales, genuinas, rectas, & quanonadlaterpretis sensum privatum & proprium, sedadsensum Spiritus Sancti, in iis loquentis, deducunt, Ecclesiis & fidelibus omnibusrestitueretur. Ejusmodi bonæ interpretationis regulas complures ipiemet Lutherus ultrò admisit, & studio summo incul-

cavit. Inter eas primum locum sortiebatur hac: Verbis Divinis non esse ullam faciendam vim, neg; per hominem, neg, per Angelum, sed quantum sieri potest, in simplicissima significatione servanda esse, & nist manisesta circumstantia cogat, extra Grammaticam & propriam significationem accipienda non esse. Quam in libro de Captivitate Babylonica, codem anno, quo suam epistolam ad Leonem X. scripsit, nempe M D XX edito, inculcavit. Illam excipiebant dux sequentes: Scripturas non esse, nisi eo, quo conscripte sunt, spiritu intelligendas: Spiritum bunc nuspiam esse prasentius & vivacius, quam in ipsis Scripturis. Quas itidem anno illo laudavit in assert. articulor, per Bull. Leonis X. damnatorum, non longe abinitio. Hue spectant canones recepti: Ne quis proprio ingenio Scripturas interpretetur: Et regula Hilarii; Non afferendas, sed referendas esse ex Scripturis intelligentias: Et, ex caus is dicendi de umendam esse intelligentiam dictorum. Quarum ultimam in libro de Concilius sub initium partis secundæ; priores duas autem in actis cum Cajetano, biennio ante scriptam epistolam ad Leonem à se editis, commendavit & contra Adversarios ursit. Ultimo Erbermannum citat. loc. pag. 52. ita compellat

15

17.

3.

d

es

0=

US

us

r-

rà

C-

u-

0-

di

2-

1]"

n,

11-

11-

re.

10-

ul-

D. Musaus: Ex tuis chartis intelligo, Te, etsi in Ecclesiis nostris educatum, hujus tamen doctrinæ nostræ, quæ Christianismi partem haud postremam constituit, mentem & fundamenta nunquam addidicisse, ut mirum nonsit, Te egressum esse è nobis, cùm sidem verè Christianam & justitiam, à Christo nobis partam, nunquam noveris, nunquam habueris, & hoc ipso ex nobis non sueris. Concludimus voto nostro consveto:

Jerem. X. 10. ConserVa nos DeVs
Joh XVII. 17. ReX In Verstate tVa;
cap V1. 63. ReX In Verstate tVa;
Rom. I. 16. serMo tVVs est Vers.
1. Cor. I. 18. tas, VIrtVs & potentsa.

m

m

m de so

Co

lu

de

no

pri

an

ne

ve

per



## Corollaria opposita concilio Tris

dentino, ejusdemą; sessioni sexta.

Sessione sexta Patres Tridentini dogmata de libero arbitrio, operibus infidelium, lustificatione, Fide, bonis operibus aliaq; proponunt, sed admodum obscure ac intricate.

II.

Capite primo & alibi non obscure arguimur, ac si omnem prorsus libertatem tolla=
mus, id quod aperte nobis affingunt Bellar,
minus præfat, lib de grat. & lib.arbit. Fevvardentius in cap. 1. Jacob. Sed hanc calumnia
solide refellit Augustana nostra Confessio artic.
XVIII. ejusdemiq; Apologia, nec non Formula
Concord. art. II.

Multa proponunt Tridentini de ipsa voluntate, de libertate voluntatis à coactione;
de qualicunq; ejus libertate in externis, de renovatæ voluntatis libertate, de quibus tamé
principaliterquæstio non est. Neq; quæstio est,
an conversio fiat sine motu mentis, & actione voluntatis: Sed quid illud sit, quod intellectu hic faciat intelligere & voluntate faciat
velle, quæritur; adeoq; utrum inintellectu & voluntate post lapsum supersit Nvapic evepsurini que
per gratiam excitata conversionem operetur.

Asserimus homine ante sui conversione

1-

e,

IS,

n,

0-

tro

Is

a;

rI.

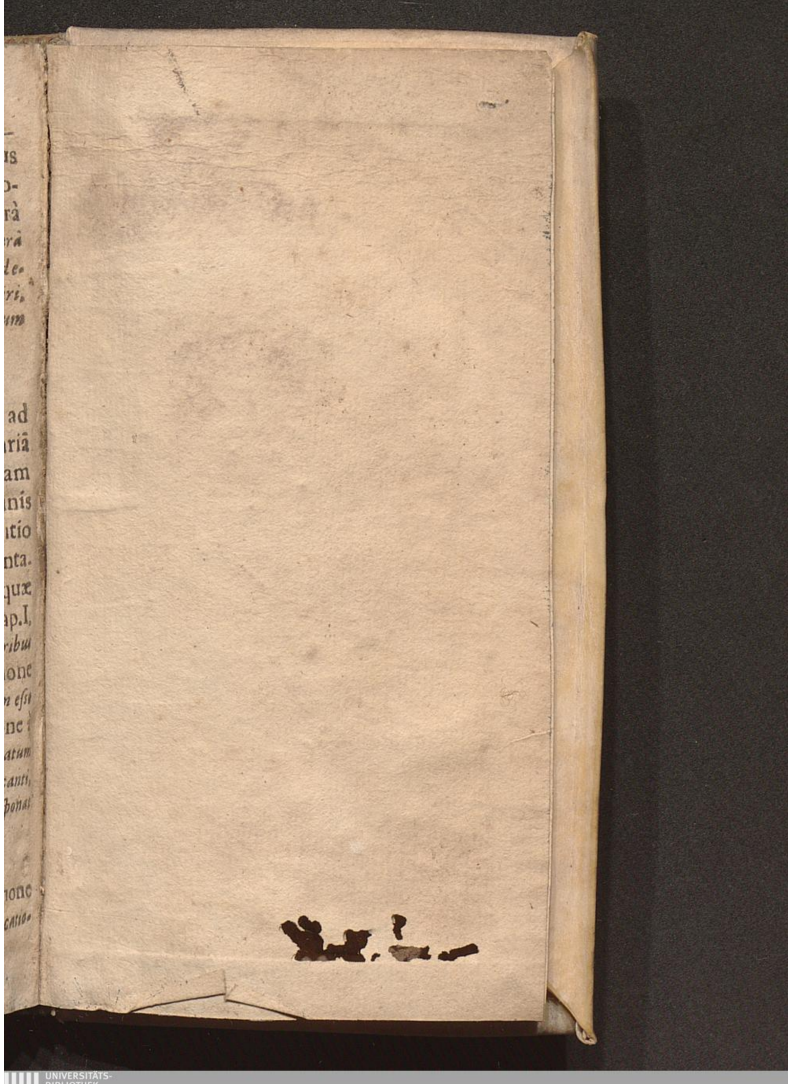
la

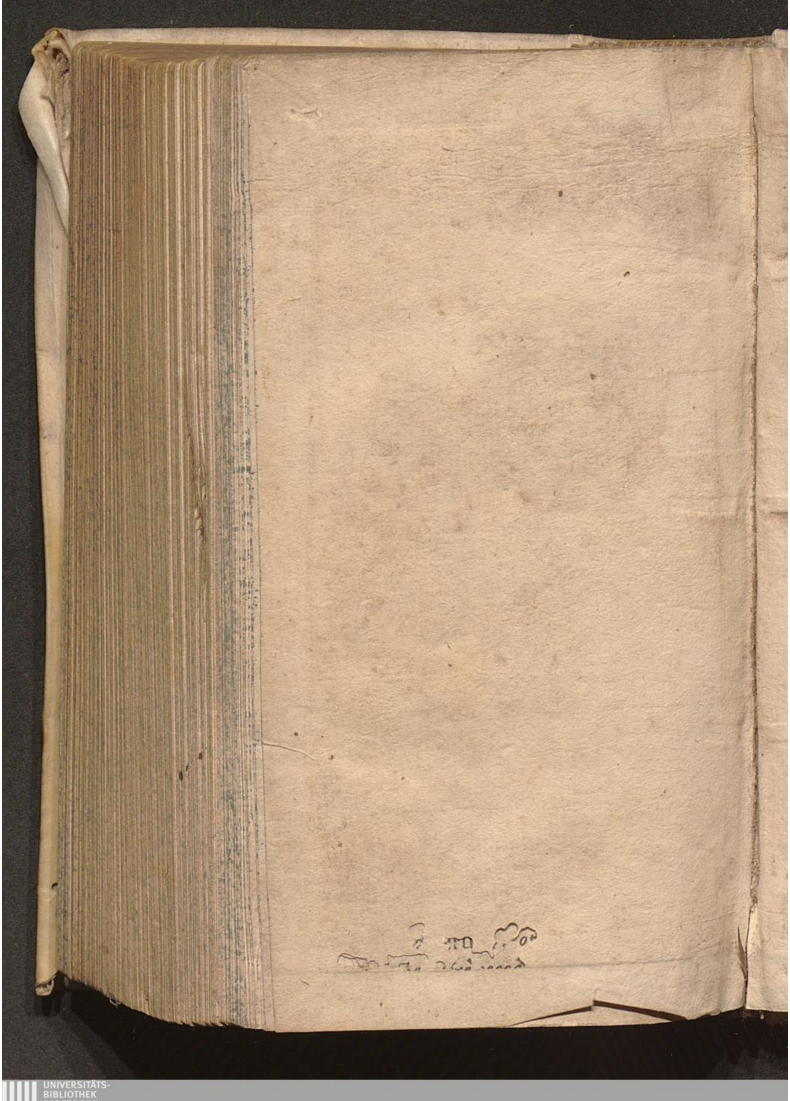
\$2(0) }

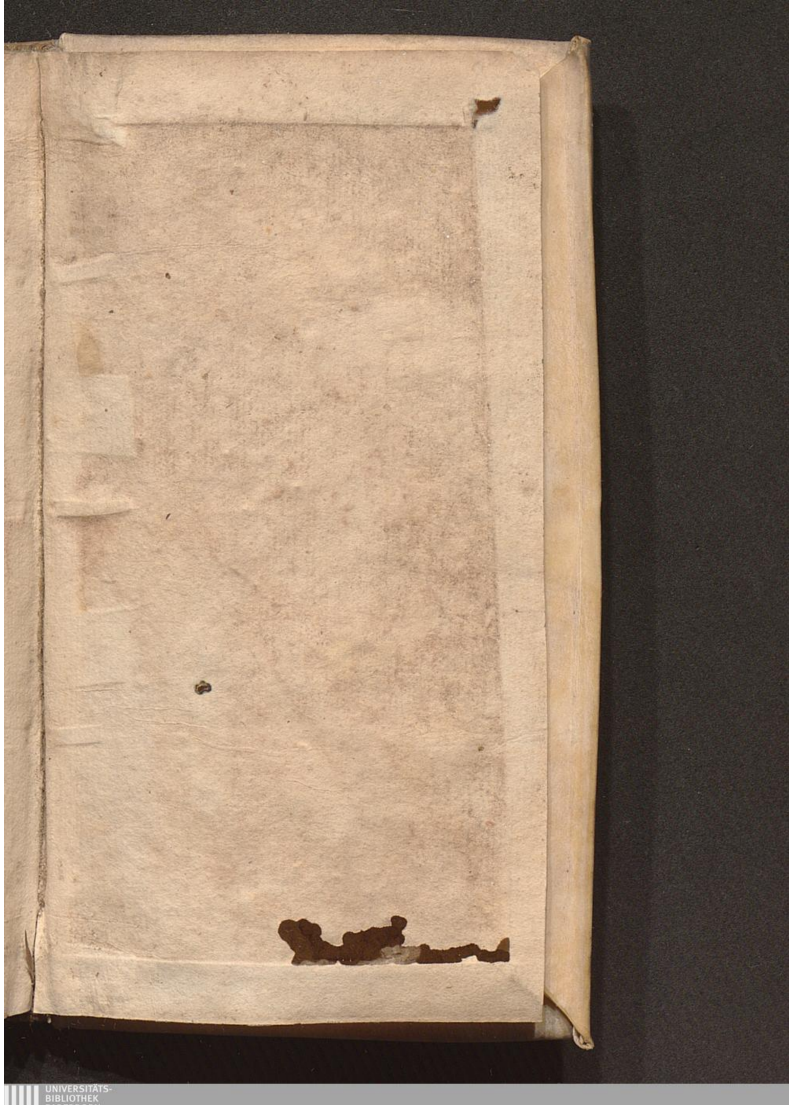
non habere vires & facultates ullas in rebus spiritualib.nihilq; liberiarbitrii viribuscooperari possit ad sui conversionem. Contrà Papista & cumprimis Jesuita asserunt natura homini inesse libertatem & potentiam activam ade. ligendum bonum supernaturale, sed eam impediri, donec Dei gratia naturam adjuvet, impedimentum removeat, facultatem insitam eliciat &c.

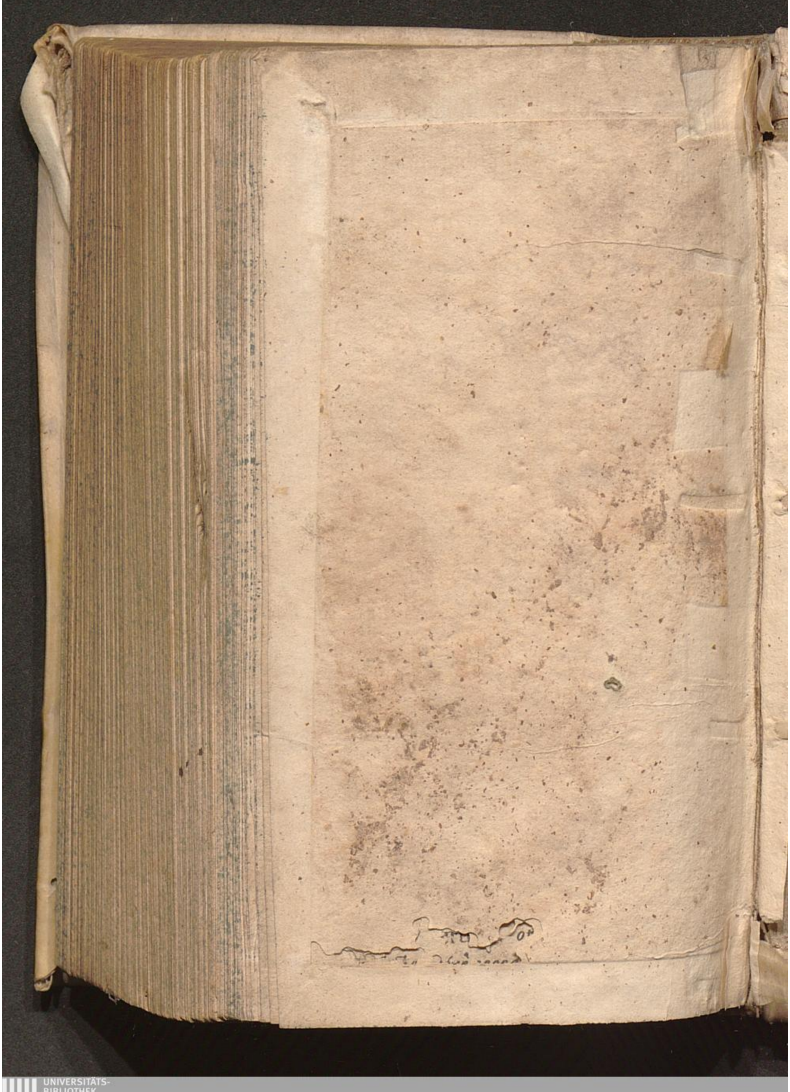
Verbis quidem largiuntur Tridentini ad conversione gratiam prevenientem necessaria esse canone III. Reipsa tamentalégratiam tantu intelligunt, quæ vel Ethnicis comunis est, velexterius saltem offertur, velconditio sine qua no est, vel que impedimenti dunta. xat amovet & extrinsecus adstat, non que efficaciter agat. Etenim diserte dicunt cap.I, Liberum arbitrium minime extinctum esfe, viribu licet attenuatum & inclinatu. Similiter Canone V. Liberum arburium post Ada peccatum non essi amisum & extinctum : Sed in conversione Deo moveri & excitari, motumq; & excitatum cooperari assentiendo Deo excitanti atq; vocanti, quo adobtinendam justficationis gratiam se disponsi ac præparet, canone IV.

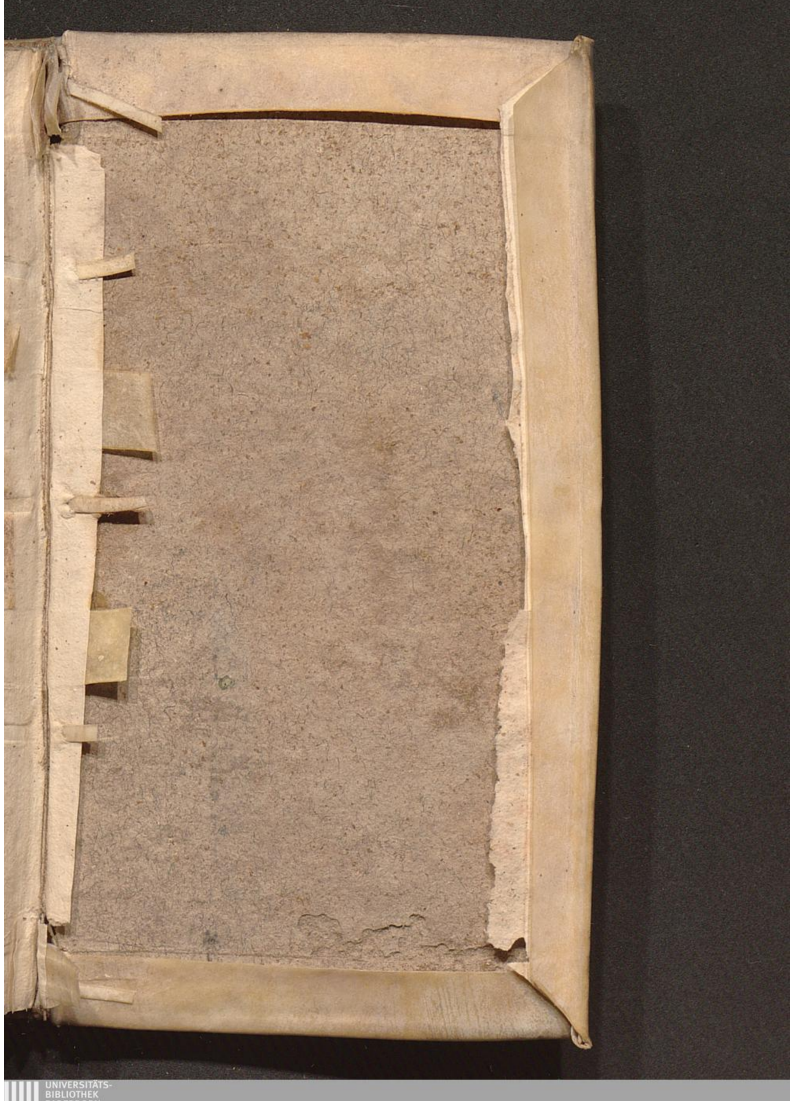
Perperam anathema dicitur illiscanone VII. qui afferunt, opera omnia ante Justification nem fatta, verè peccata esse.

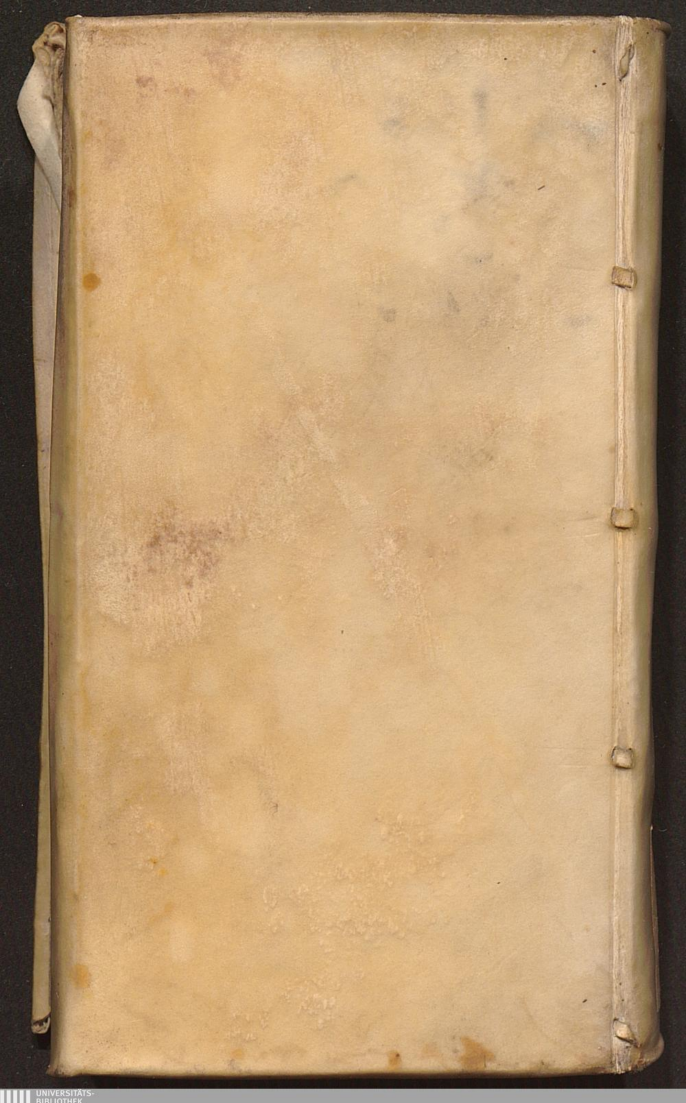














BIBLIOTHE PADERBOR