

## Universitätsbibliothek Paderborn

## Defensio Regie || assert[i]o[n]is co[n]tra Ba||bylonicam captiuitate[m]

Fisher, John

Coloniæ, 1525

**VD16 F 1226** 

Capvt Secvndvm. Apologia[m] ite[m] inane[m], qua uitia quaeda[m] insignia tegere laborat.

urn:nbn:de:hbz:466:1-30480

Contra captiui tatem Baby. Cap. II.

Apologia item inanam qua uitia quæda insia gnia tegere laborat. Cap. II.

I.

Luthe. frustra molit lelepur gare de uicijs | libi obiectis Ad objecta sequunt duo Primum. Secundum.

II.

Ecundo loco Lutherus apertissima quæda, sua uitia tegere conaf, & de duobus imprimis nitit se pugnare, de quibus rex illustrissimus illustaxa ut obiter. Altero operat sibi contrarius. Altero o couitis infectatus fuillet pontifice. Sed attens

de lector quata uersutia rem sua agit uersipellis iste. Na eum omnino male habet, o hæc duo sibi fuerint obiecta, quu ex Luthero con isto plane consequat uictu potius a dæmone Lutheru, q a de mone trumphalle. Ex illo quog coficit, o e coelo nequag fu erint illius dogmata. În his duobus itaca amoliedis, multa uer bostate gannit & garrit Lutherus, qq profecerit nihil, ut'po

stea fier perspicuum.

Sed miraberis forte lector, cur té enixe argumentis suam Luth.inciffa, inconstătia pugnare studuerit. Nimirn, q dolosa uulpis pers tiæ timet ar, spiciat, id uitiu haud mediocriter apud omnes authoritate sie bi detracturu. Na quu inconstatia cutuis magistro turpis sit, ei cu primis qui sua dogmata iactitat habere se de cœlo, no so lű turpis elt, uerűetiá probrola, pudendag, sed & side cætero rű prorfus abrogat dogmatű. Nã qui dicit omnia fua dogma ta se habere de cœlo, gprimu uel in minimo fuerit mendatio Lut. proprio deprehensus, nulla in cæteris meretur side. Et prosecto Lus enseiugulat, therus in seipsum sententia imprudens tulit, quum Regi pris dem lic obiecerit.

"Curadum est (inquit) aduersus hæreses scripturo, ut ne suspit "tio falsi in eo deprehendi possit. Nuncergo quum sese totum

"inuoluat medacijs, quis credat ulli parti scriptionis eius; Hæc

Lutherus aduerius regem. Sed regeremus hocipfum longe facilius in Lutheru. Na sita topere curandu ei sit, qui contra hæreticu scribit, ne quicq in se falsi deprehendi possit, multo magisid ipsi curadum est, q iactitat omnia sua dogmata se habere de cœlo. Quonia si uel unum in eo mendacium deprehendatur, idfatis fuerit ad cæ tera cuncta quæ docet penitus explodenda. Cæterum q im/ munisamendacio rex illustri simus fuerit, quantifes contra

Fol. VIII De inani vitiorum defensione.

Lutherus mendacijs seipsum inuoluerit, ex dicendis erit aper tillimum.

Sed primű observa cádide lector, gbo technis hic Luthe rus utai. Insimulat rege illustrissimű, exemplű nullű attulisse, quo Lutherana conuinceretur inconstatia. Sic em ait.

Nec unu quide locu profert (salte exempli gratia) quo meam înconstătiă conuincat, Solu rethoricatur gloriosus rex. Hoc modo. Lutherus sibi pugnat, quis ei credat; Sic dixisse satis fu

it nouo defensori ecclesia. Hæc ille.

Cæterű, ut perspicias hic lector, non modo Lutheri stropha uerumetia apertillimum eius mendaciu, iplius illustrissimi res gis uerba subijcia, quibus ipse, qui de indulgeths loqueretur, Lutherum breuissime perstrinxit, uelut inconstatem & sibis

metipli contrarium. Sic enim scripsit. Ante fessus est Lutherus indulgetias hactenus salte ualere, ut deincostantia præter culpa etia a pænis absolueret, quascung uidelicet uel Ltheri. ecclesia statuerat, uel suus cuice sacerdos iniunxerat. Nüc ues Primum. ro no eruditione (ut iple inquit) led malitia tantu profecit, ut fibiplicotrarius indulgentias in universum codemnet. Ecce lector exemplu unu quod rex iple protulit, quo perspicue do

cetur Lutherum sibi contrarium este.

Adhucaltemaccipe. Prius papatu Lutherus negauerat ee di Secundum uini iuris, gg humani fuisse concesserat. Nunc uero secu dissi

dens, neutrius iuris este confirmat;

Accipe rur sus tertiu. Bohæmoru schisma detestabat, o se ab Tertium obedientia Komanæ sedis abscinderent, pronuncias eos pec care danabiliter quicug papæ non obtemporarent. Nunc in

idé quod tum detestabatur, incidit.

Audi pter hec & quartu. Quin istud gos similis est costatiæ, Quartum. o qui in cocione quada ad populu, excomunicatione doceat ee medicina, & obedieter patieter of ferenda, paulo post exco municatus iple, idez meritillimo iure, sententia tame ta impor tenter tulit, ut rabie quadă furibundus in cotumelias, couicia blasphæmias, supra q ullæpossint aures ferre proruperit. En audisti lector quatuor exepla simul uno loco prolata, qui ti Episcopus Lutherus medaciter afferat, nec unu quide exemplu Regem

III

Exepla regis

Contracaptiuitatem Baby. Cap. II. protulisse. Sed neg tabreuibus eu rex taxauit, atq Lutherus Regisuerba recensuit. Sic em regia celsitudo. Quid attinet cu eo pugnare qui pugnat iple secum? Quid argumentis promoueă, si cu eo aga, ut donet quod ante negauit, qui nunc idiplum negat, qd ante donauerat. Hæciple rex. Vides ergo lector bis hoc uno loco mendace esse Luther, semel, o negauerit rege exeplum Bis Lutherus aliquodincostantiæsuæ protulisserategiteg, o falso recensus ineode mens erit, ac uim argumetationis regiæ fraudulenter subticuerit, af dax est. firmans regem nihil aliud dixisse, q hoc modo, Lutherus sibi pugnat, quis ei credat? Et subdit. Sic dixisse satis suit nouo de Corollarium fensori ecclesiæ. O perfrictæ frontis homine, que nihil pudet tã aperte mentiri. Ex hoc etia collige lector quot iple totus li? primum, bellus mendacijs scateat, qui hoc uno loco bis medax ee dep? Secundum hendat. Patet insup no uno solu exeplo, sed pluribus pipsum rege productis Luthen libi contrarium elle. Hic optarim, ph lectores ad memoria reduceret, i cont Lut.abscos trouersia secu stanter Lutherus olim, qui sua dogmata coeperat publicare, protestatus esfet. pugnat. "Protestor(inquit)me nihil dicere, aut tenere uelle, nisi quod " in, & ex facris literis primo, deinde ecclesiasticis patribus ab « ecclesia Romana receptis huc use servatis, & ex canonibus, " ac decretalibus pontificis habet, & haberi potest. Sicem olim protestabatur, Nunc autem quid? "Contestatos (inquit) este uos uolo, me prorsus nullius quant " tülibet sancti patris authoritate cogi uelle. Hoc quantu ad patres, De canonibus uero & decretalibus e pistolis quidsentit, apertissimű est uel inde, que as igni tradide Quare Luthe rit. Sed necy sacras literasadmittit, nisi tantu eas, quas pro sua rus renciat epi uafricie perperă inuerterequeat. Nă epistolă Iacobi, qua nul folāB. Iacobi lo modo potest in sua hæresim adaptare, recipienda haudqua g ducit. O dementia intolerabile. Epla lacobi, qua ecclia tot annos ut uere catholică uenerata est, non fuit e cœlo: At pes stifera Lutheridogmata tot mendacijs referta certu est e cœ lo manasse: Ecce uides lector optime, Luther taa seips og a scripturis dissidere. A seipso, quia quod protestatus est, minit meleruat. A scripturis, qm epistola diui I acobi suis hæresib

Palam repugnantem neutiquam admittit.

Rex ergo uehementer Luthez perstrinxit dicës. Quid attivnet cui eo pugnare qui pugnat ipse secur. Quid argumetis pro moueă, si cui eo agă, qui nunc idipsum negat quod ante dona uerat. Nu no indulgentias aliquous qualidas fuisse primum fatebat, quod postea negauit. Et Leone decimu, an non mul tis antea laudib extulit, mox postea uocat impostore, & milvle malis nominibus, denigrare molis. Antea se, patres o es ab ecclesia Romana receptos, admissuru protestabat, nunc pror sus rencit. Pride se canonibus & decretalibus epsis parituru pollicebat, nuc omnino recusat. An no hæc omnia interse re pugnat. Veracissimus itaq rex repertus est, qui Lutheru ut Episcopus. sus propris decretis cotrariu coarguit. At Lutherus e regio Hic Lutherus ne bis etiä & hoc loco medax erit. Semel qui naltero cotradivo couincis bis ctorios qui cissim docuit ac spopodit, no potuit no e medax mendax mendax

Atorurlum, o negarit seipsum, in ullo fuisse mendacem. Sed habet hec uulpes multa latibula, diuerticulaq; multa Vide quo ia diverticulo subterfugiu paravit sibi. Metuit ne Distinctio eo forte lector mendace illu effet deprehensurus, aut putaret ex ru gbus Lu hoc se sibi contrariú esse, atquideo duo reru genera distinguit therus scribit de quibus ipse se scripsisse memorat. Alteru de que in sacris, literis continent, nepe de fide, de charitate, de spe, de operibo, ,, de passionibus, de cœlo, de inferno, de pœnitetia, de cœna do minica, de peccatis, de lege, de morte, de Christo, de deo, de li,, bero arbitrio, de gratia, de baptismo, & is similibus. Alteru,, de is quæ extra scriptura habent, utpote de papatu, de docto ribo, de purgatorio, de achademis, de epis idolis, de cultu fan, ctoru, de cocilioru decretis, de indulgentijs, atq cæteris id ge nus. At hic aduerte qua techna struat? Quid em attinet hoc loco tot comemorasse titulos, qui de illo tanti obijciat quod postremo positu est: Quid em, si in cæteris omnibus constet De indulgen secu Lutherus, modo fuerit in hoc postremo deprehensus a trasfolu disce, se dissidere: Nunquid no istud satis est, ut sibi cotrarius esseco ptatio est. uincaff Omnino, Sed dolos meditaf uulpes ista, Sperat enim hac reru universitate sic obruere lectoris mente, ut ad re de q disceptatio fit, nequaquam attendatur.

Contra captiuitatem Baby. Cap. II. VIDe indulgentijs (ut audistilector) rex Luther ut taxauit. De indulgens utpote sibijpsi repugnante atq id quide propterea, queas, que ens cotradicto tũ ad pœnas quas, uel priores patres pretixerat, uel proprius ria alleruit cuig facerdos iniunxerat, prius fatebatur aliquous ualere: Lutherus nunc auté asserat esse penitus inualidas. An non ista plane co tradicunt: Quæ (precor) magis e diametro pugnat, q ualere, & non ualere. Certum est utrung; dogma nequag e cœlo ma nasse, Et tamen impudenter affirmat Lutherus omnia sua do gmata se habere de cœlo. Sed neg tergiuersari potest, quin & hoc & illudaffirmaritaliquado, atquid citra q a maligno spu cœpisset afflari, hoc est citra g hæresim instituisset suam. Quãobre si spus suus eu in priori fefellit, cur non potuit iden A Satana des tidem in posteriori fallere: potuit hauddubie. Negem super espruse Luth hoc posteriori maiore e colo certitudinem, q super priori sus cepit. In utrog sane fallacissimam sui spiritus coniecturam se cutus est. Na quicquid sibi uisum fuerit nec argumentis, nec scripturis improbari posse, tamets falsissimum sit, hoc tamen sibi persuadet e cœlo dilapsum esse. Quapropter negi potest constare secum, neg non sæpius afferere mendacia, quum hu mana coiectura mutari creberrime solet, ut quod hodie ueru esse censeat, cras dijudicet esse falsum. Cæterum ut intelligas hunc morem Lutherum fuisse secutum, nunc euidentia eius Lutherusab rei clarissimam accipe. hoibodidicit. Fatef em in exordio Babylonicæ captiuitatis, qua ipfe comes tus est, se beneficio Syluestri nou u de indulgentijs intellect u cocepisse. Sic em ait. V elimnolim cogor indies eruditior fie ri, tot tantifc magistrisme certatim urgentibus & exercentia bus. De indulgentis ante scrips, sed sic ut me nuc miru in mo dű pœniteat editi libelli. Nã postea beneticio Syluestri ac fra trü adiutus qui strenue illas tutati sunt, intellexi eas aliud non Episcopus esse q meras adulator Romanor imposturas. Hæc Luther An non his uerbis pala indicat eo se de indulgetis opinione mutasse, o Syluester easta frigide tutabatur; Ita quicquid Lu therus uel conuiths, uel ingenit prauitate, aut scripturis per uim contortis possita modestioribus ingenis euincere, hocsi

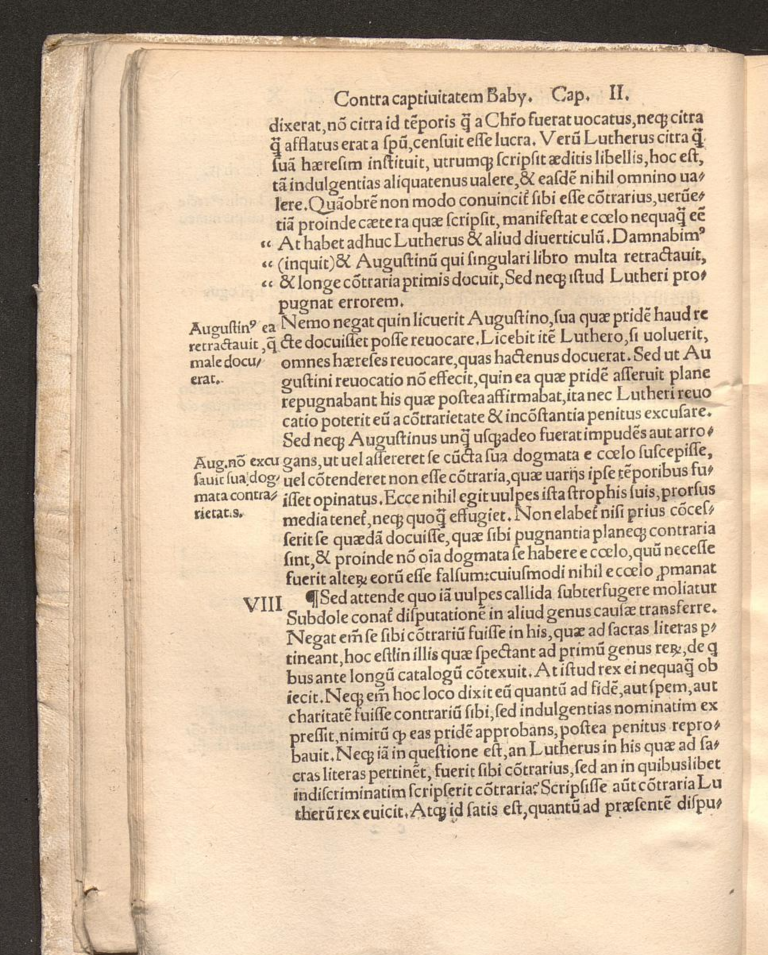
bi pro cœlesti dogmate firmum habet, Cæterum an e cœlo

profluxerint ea dogmata uiderint alij. Ego certe, uel ab huma no, uel a maligno spiritu profecta potius elle non dubito. 1 a4 les enime corde suo non e cœlo prophetant ad quos Ezechis Ezechis. el dicit. Væ prophetis insipientibus, qui sequuntur spiritum fuum & nihil uident. Quali uulpes in delerto prophetæ tui Luther recte Israel erant. Iudicent igitur alij num non recte Lutherum qui uulpis nuncu uel suum uel malignum spiritum sequitur, uulpem appellas patur uerimus quum hic Ezechiel eiusmodi prophetas uulpes uo cer. Mihi uero iam satis est monstralle, parum sibi congruere duo ista dogmata, hoc est indulgentias aliquous prodesse, & easdemnihil omnino prodesse. Similiter & eu quisquisista docuerit nequagi fibi constare, sed plane contrarium este : ac proinde non habere cuncta fua dogmata e cœlo.

Sed alia adhuc astutia habet dolosauulpes ista. Cotendit Cotraritas do em contraria no este dogmata, nisi q quis code tepore simul mattique ces asseruerit, neutruck reuocauerit penitus. Sed neck sinemus ea seatur in hoc latibulo delitescere. Nã etsi reuocarit opinionem quã pridem asteruit, num ob id non falsa est quam reuocauit, & prorlus ei contraria qua iam tenet: Negenim si quisista quæ de indulgentis diximus, non eodem tempore protulerit, eo minus erant contraria, quadoquidem in ipsis indulgentis nul la sit interim facta mutatio, sed in eius cerebro dütaxat, quem certe constat in alterutro pala aberrasse. Necesse est em ut in altero falsum & errorem docuerit . At quod falsum & error

est, e cœlo pala est non fuille.

Sed adhuc uulpes ista non cessar noua subterfugia querere, Paulus(inquit)mutauit sententia sua, nimirum quando ster# ,, cora uocauit ea, quæ pridem sibi lucra uisa fuerant. Quare & ,, damnabimus ita Pauli epistolas universas. Hoc Lutherus & " hac defensione se tutum opinatur, quo posset uicissim contras dictoria dicere, sine cotrarietate & quis incostatia. Sed istinc facile belua hanc extrudemus hac ratione. Si Paulus alicubi Paulus no co. in eplis suis approbasset ea stercora, & eadem postea reprobas trariat libipi. set, nemini dubium est, quin suisset sibips contrarius, suspe, chasque reddidisser ceteras oesa se coscriptas eplas, ne putarei e cœlo manasse. Sed hec hauddubie que ia sibi stercora uideri



De inani uitiorum defensione.

Fol. XI

tatione attinet. Sed & dogma de indulgentijs, täetsi falsa Lu theri opinone no spectat ad sacras literas, nostra tri & comuni Indulgetiæ ni totio ecclesia snia plane scripturis nitis. Nos em nihil ambigi tunt diuinis li mus indulgentias ex Christi pollicitatione suam uim habere. Certű est em haud frustra Petro dixisse Christű. Quodcung Mat. 16. solueris super terra erit solutu & in cœlis. Quæ uerbata aper ta sunt pro totius ecclesiæ sentetia, ut nulla possit in ijs fieri ter giuersatio. Si mostrare Luther ex alijs queat scripturis, Chri stu aut hoc non dixisse, aut si dixerit, non th ita sensisse, tu alis Potestate con quato iustius asseret nihil prodesse indulgentias. Sed neutru cessor be ung faciet, ulcadeo funt huius pollicitationis clariffima uet, tri. ba, utnulla prorsus in aliquo bulo, uel obscuritas sit, uel am biguitas. Neg dubitamus quin eade potestas quæ tunc colla ta Petro suerat, ia successori Petri sit integre coseruata, quado non pro illis dűtaxat, qui tű fuerat istud promiserit Christus, sed pro totachristianon successione. At Lutherus cotendit Chrs no des hão pollicitatione omnibus apostolis & toti prorsus ecclesia dit passimois fuisse facta. Sed hoc Lutheri proprisi dogma est no Christi bus ligandista fuille facta. Sed hoc Lutheri propriu dogma est, no Christi. cultare. Ego istudnus in euageliis reperio. Lego pala in ijs dictu fu isse Petro, Quodcuq ligaueris super terra erit ligatu & in cœ lis, & quodcuq solueris super terra erit solutu et in cœlis. Q & si negat Lutherus istud Petro fuisse dictu, probet quod negat atogid ex scripturis, queadmodu urget, ut nos probemus nra. Turpenimirű erit ei, toties obijcere nobis, op abscy probation ne multa frequenter asserimus, quu eode ipse laboret uicio. Asserit ubiq scripturas apertissimas ee, & easde iuxta meram gramatică intelligi debere. Quaobre, quu nullus gramaticus alio quouis pacto scriptura hac torquere possit, nisi o Petrus pro suo potuisset arbitrio quicquid libi uisum esset soluere, & quicquid iple sic soluisset, ide & in coelis foret solutu. No ui deo cur istud no debeat ab omnibus uere credi . Nec inficia, Mat. 18 mur quin similia uerba cæteris fuissent apostolis a Chro prof nunciata, uerutamen ea no mediocre ab is discrepatia, ut alte bi docuimus, præ se ferunt.

At Lutherus adhuc cotendit nihil protfus in peccatore relinqui, post cuiuslibet sacerdotis absolutione, qui pontifex

IX

14

et

19

Contra captiuitatem Baby. Cap. II. Postabsolutie deleat. Sed istude ü identidem oportet probare. Nos utique no nihil relinqui credimus, quod nili fuerit in hac uita prius reatuspoenæ uel deletű uel expurgatű, id purgatorijs ignibus tandé expias teporalis dű eft. Et profecto nimisg stultus erit, qui ptermissus indulge tiaru falutaribus remedijs uelit, in re ta feria, Lutheri nudis af Colultiffimű sertionibus credere. Na si iuxta fide ecclesiæ receperit quispi estindulgetias am indulgentias, inde nullu sibi periculum imminet, neceidas ni quicg ex eare patiet. At si prætermissis illis quidpia in es ius animo purgandum remanserit, istud saltem incommodu fultinebit, p igniŭ illorum cruciatus ab introitu in cœlū tam diu remorabitur, quoadulgi plena, consummatagi facta fuer rit expiatio. Quaobrem, & præter obstinatam animi duricie, etiam aperta stultitia est indulgentias jomnino contemnere. Na esto fuerint indulgentiæ prorsus inutiles, nemo tamé eos in altera uita ridebit, qui iam Christi uerbis digne crediderint Q si contra reperient utiles, an non eoru explosores tu meri to ridebunt, simul & contemptus sui pœnas luent: O, etiam Veter autho ritare copro; aliquid peccati relinquaf, absolutione ia facta, Lutherus nega bat appiam re non potest, sed dicet omnem poena peccato debitam pror peti post abso sus condonari, ut nihil postea sit opus ullis indulgentis. At lucionem res istud neg ullis probare scripturis potest. Negsid ullus patru manere. ante Lutherű aufus fuit ung afferere, præfertim ex his g pur gatoriu affirmarint. Quæ fola res auertere debet omniu anit mos, ne Luthero fidant. Sed & nos præter sententias patrum, ex ipsis scripturis mult ta citauimus, quibus dilucidum est, absolutos a culpa manere adhuc pænæcuidam obnoxios. At esto, uerum sit quod Lu therus pollicetur, per sacerdotis cuiuslibet absolutionem sia mul & pœnæ debitum esse deletű penit?. An non tutius est peccatori, propter sententias patrum, qui negant oem pœna tolli, idulgetias suscipere, q eas usquadeo temere cotenere cu LVTHERO: Si Lutherus contenderet nonnihil poene debitæ manere post absolutionem sacerdotis, & idipsum per indulgentias deleri non posse, tum certe rectius potuisset asse rere pontificem studio fallendæ plæbis indulgentias excogi? sasse. At nunc, quum singulo cui qua sacerdoti tantum tribuat

De inani uitiorum defensione. For. XII.

potestatis, ut omnem penitus delere pœnam possit, id quod ex scripturis probare nunquam poterit, quid habet in quo pontificem accuset qui (quum non solum ex priorum patru scripture se sententis, uerumetiam ex scripturis credat, post deletam cultorem, uerumetiam ex scripturis credat, post deletam cultorem, accupam non nihil pœnæ debitæ manere) per eiusmodi uenias dulgentias pollicetur, & pœnæ istius debitæ solutionem? Tantundem enim ex unica LVTHERV Sabsolutione pollicetur, at quid sine scripturis & patrum testimonis, quantum pontite sex ex duabus, neque solis patrum testimonis, uerumetiam scripturis innixus apertissimis. Sed iam reuertamur unde sut mus digress.

Lutherus citra q hæresim erigere suam aduersus eccles X siamest conatus, indulgentias aliquous profuturas docuit, & easdem postea docuit nihil profuturas, Ergo & in hoc do gmate sibicontrarius & inconstans habendus est nec utruns que edi potest e cœlo manasse. Hunc laqueum non rescindet uulpes. Cæterum quia tam persis fronte negat in prioris Intentio generis rebus sua dogmata pugnare, q aperte mentiatur iam authoris. ostendere conabimur.

Sed primum in summa, quis non uidet illum, in hac re, latissis mum disputandi campum nobis obtulisse. Nam quum sua dogmata (quantum ad has res attinet) nihil aliud esse fateas tur q CHRISTI dogmata, iam quoties illum ostens demus a Christi dogmatibus dissidere protinus consequetur & illum sibi toties contrarium esse. At illud fere sit in omnis bus eius articulis, per Leonem decimum condemnatis, qd & ei perspicuum sore non dubitamus, qui nostra super eisse dem consutationem aliquando sit lecturus. Cæterum & speciatim in aliquot illius dogmatibus age iam ostens damus.

Primum, an nonista pala pugnantia sunt; nempe, uix unus Quincetronis quispiam Christianus side habet, & omnes Christiani side bus probatur habent. At ista plane sequuntur ex dogmatibus LVTHE, uix unu repes RI de side. Sic enim in libello de side & operibus docet. Fit beat secudum des essenullo modo potest, niss sit uiuax quædam & indubis Lutherum tata opinio, qua homo certus est, super omnem certitudine, Prima ro, se placere deo. At quis hoim certus est sup omne certitudine

Contra captiuitatem Baby. Cap. II.

sele placere deo: Et maxime quu alibi Lutherus affirmet nes mine certu este se non peccare mortaliter, propter occultissis mű superbiæ uitiű. At quisquis dubitat, an peccet mortaliter non est certus, super omné certitudiné se placere deo. Na qui peccat mortaliter is gracaret. At qui gratia caret, non placet deo. Nemo ergo qui dubitat an peccet mortaliter, certus esse potest, super omné certitudiné, se placere deo. Quare si fides, ut Lutherus affirmat, nullo mo esse potest, nisi sit uiuax & ine dubitata opinio, qua homo certus est super omné certitudiné se placere deo, nemo side habet, nisi forte cuipia reuelatu sues rit, se gram habere, & carere mortali peccato, secg ita deo plas cere. Quod opinor no nisi paucissimis contigit.

Ratio sectida. Similiter in libello de christiana libertate docet, op qui fide ha bet, per ea liber estab omni lege, & ex mera libertate omnia gratuito facit quæcuq facit, nihil querens aut comodi, aut sar lutis (quui a fatur & faluus sit gra dei ex side sua) sed solum be

neplacitum dei. Hæcille.

Quot mihi dabit Lutherus ex toto christianon cœtu qui far ciunt omnia gratuito, & qui solu dei beneplacitu sibi propor nunt, nihil preter ipsum querentes, aut commodi, aut salutist Quare si soli tales fidem habeant, iam rarissimus est qui fide

Ratio tertia

Rursum in eode libello tradit, op qui side habet, is in omnib operibus suis, ea debet esse formatus opinione, & huc solum spectare, ut aligs serviat, & prosit in omnibus quæcuq fecerit nihil ante oculos habens nisi necessitate & comoditate proxi mi. Profecto si uerū istudsit, paucissimi sunt qui fide habent. Vix em quisq reperit, qui in omnibus operibus suis eo solu spectat, ut in cunctis quæ facit, seruiat & prosit alis, nihil and te oculos has, pter necessitate & comoditate proximi.

Ratioquarta. In resolutionibus ité aduersus Eckius sic asserit. Quu fides sit recta & bona opinio de deocopinio aut quælibet per se solam trahitin opera, no est dubitadu quin omnia opera faciat, qui sidé habuerit. Si em opinio & amor mulieris non sinit esse of ciosum, sed sine lege & magistro facit plura q postules, quos modo non fides multo magis ide præstet: Hæc Lutherus.

Fol. XIII. De inani uitiorum defensione.

Et ex hoc uides lector, quix aliquis est, qui fide habeat, qui uix quisg sit qui tanto ardore (quæ deo placitura sint) opera omnia faciat, quanto uir quilpia amore captus muliercule. Præter hæc, inter articulos, articulo duodecimo fic ait Luthe Quinta ratio. rus. Dixi per impossibile, quia satis supra dictu est fide sine co tritione elle non polle, quum gratia non infundatur nili cum

magna concultione anima.

Intelligis ex hoc lector non infundi gratia ablq magna ani. mi concultione, neg fide line contritione esse posse. Quãob e rem ubi no est magna animi concussio, & uera contritio, nec gratia poterit elle neg fides. At quot quælo christianon mas gna ilta animi conculfione fentiunt, aut si pride fenferint no polt id peccarint mortaliter, nec citra id teporis noua alia fen terint concultione. Quãobrem & rariffimus erit qui fide has bet. Ex his ergo dilucidű (opinor) est, q iuxta Lutheri dogma

ta uix unus aut alter fit qui tidem habeat.

Quareia ex dogmatibus eius, etia alteru ostendamus, ne Hicquic roi pe, quix quis qui squi no habuerit side. In bo phat, uix ter acta'sua sic diffinit side. Fides aut nihil aliud est q illud cre queq reperiri dere quod deus promittit aut dicit. Ecce lector, si fides no sit scas Luthers. aliud g dei promissa dictaq credere, quischristianon (qui cre q no habeat fi dit ueru elle quicquid in utrog testamento continef) no habe dem. bit tide, quantuuis alioqui pessimus fuerit & sceleratus; Adde, qubiquelamat, opera necad fide necad iustificatione Secuida racio. exigi debere. Quaobrem si neutiq ad iustificatione exigatur opera, que admodu asserit Lutherus, quid facilius erit g cres dere? Na in opere ferme tota difficultas est. Audit ista miser populus, & facile credunt Luthero, se fide habere tamets nie

hil operentut. Ad hæc sub articulo. 14. fide affirmat in corde certiffime sen Tertia ratio. tiri posse, si quis ea habeat. Quis istud audies ex populo no po suadet sibi se fidé habere, protinus ut in suo corde copererit se credendis assentire. Nam quis aliter deprehêdet in corde suo se fidem habere, nisi per assensum mentis, quem illic dum seip

fum examinat, experitur.

His accedit, quarticulo. 15. dicit, nihil oportere eos quiad eu Quarta racio

i

n

ıi

14

36

Contra captiuitatem Baby. Cap. II. charistiæsacramentű accedűt, orationes & præparatoria præ mittere, sed satis esse si credant se gramibi cosecuturos, que so la fides eos(ut ait) dignos & puros facit. Quis ia ex ijs uerbis non sufficere sibi putabit, ut eucharistia recipiat, modo gram credat ex ea se consequi posse. Quinta rõ Rursum in captiuitate Babylonica tale producit exemplum. Si cuiquam mendico, aut etiam indigno & malo seruo, les garet ditiffimus dominus mille aureos, certe cum fiducia eos postularet & acciperet, nec indignitatis suæ, nec magnitudis nis testamenti habita ratione. Quod si quis ei resistens, obice ret indignitatem suam & magnitudinem testamenti, quid pu tas dicturus est: Scilicet, quid ad ter non ego merito meo, nec iure ullo proprio accipio, quod accipio. Scio me indignum, & maiora accipere q merui, imo contraria merui, sed iure tes stamenti & alienæ bonitatis peto, quod peto. Si illi non fuit indignum, tanta, & tam indigno legare, cur ego propter in dignitatem meam contemnamaccipere. Hactenus ipse Lus Et hic clare uides lector, sensisse Luther, neminemab Eus chariftia debere abstinere, qui credit eam legatam effe pecca toribus. Et quid facilius q istud credere, modo non desit pseu doapostolus quispiam, qui contra Pauli sententiam populum I.Cor. II. instruat hanc sufficere fidem, qui tamen ipse Paulus doceat oportere accedentem prius probare seipsum, ac deinde proba tum accedere, quin & plectendum affirmet indigne acceden tem. Lutherus contra contendit audaciter sufficere fidem, sie mul & eum, quisquis credit, asserit satis idoneum esse, qui sus mat Eucharistiam, Credit auté quisq, qui Lutherus uelit, & rursum qui nolit Lutherus, nemo credit, Hæc nimirum est eius plus g uulpis na fraudulentia, qua fit ut quicquid opposueris teneri neque at, sed aliquo semper effugiat diverticulo. Propter quod uti Fidei ro dus plex secundi uides lector duplice Lutherus excogitauit sidei ratione. Als teram qua rudem populu sibi dolose conciliet, nempe, q fix Lutherum des nihil est aliud, gillud credere quod deus promittit & dis cittqua fidem uix quisq e christianis est, qui se no putet habea

De inani uitiorum defensione. Fo.

re. Alteraqua se tueas a dostoribus, hanc uidelicet qua dicit, co fides esse nullo modo potest, nisi sit uiuax queda & indubia tata opinio, qua homo certus est super omne certitudine sele placere deo. Et iuxta hac uerissimű est, op hæc sola sufficit ad eucharistiæ sumptione absqualia quis animi pparatione. Na qui certus est sup omne certitudine sele placere deo, gd pro/ hibet hunc quoties uelit Eucharistia sumere? Sed ia populus Luth, decipit misere fallis qui longissime remotus est ab hac fide, nisi forte un gus, cuipia ex ns tuerit ita perfualum, o tanta lit benignitas dei, ut nemo chrianus uel in flagitijs suis posset displicere deo, dd & impissimű est credere. Cæten, ut ita sit institutus quispia, op puiuace quanda & indubitata opinione certus sit super ome ne certitudine se placere deo, ratissimu est, nec citra reuelatio nem uix fieripotest. Secundu alia tamen fidei ration e, quiuis christianorum facile opinabitur, se uera habere side, quu sen tiat se credere cuncta uera esse quæ promiserit & dixerit deus Atczita citra quamuis alia preparatione, uidebit fibi fatis ido neus, qui ad sacrosanctu Christi corpus accedat. Perspicuum Cocludit ins igitur esse cunctis opinor, q lubricus, q inconstans, q deniq cossatia & reasibi cotrarius sit Lutherus in his dogmatibus que de side sunt pugnatia Lu. libi cotrarius lit Lutherus in his dogmatibus que de fide funt Na si non sitaliud fides, g credere quicquid promittit & dicit deus, quisquis ita credit, side habet. Et ide, si non sit certus su/ pra omnem certitudinem se deo placere, non habet side, quu iuxtaLutherum, nullo modo fides sit nisi fuerit uiuax quæda et indubitata opinio, qua quis certus est super omnem certitu dinem sese placere deo. At habere sidem, & non habere mat nifestissime sibi contradicunt.

Sed adhuc aliud excutiamus ad eandem rem pertinens. Pugnatia asse Affirmat Lutherus nonullis locis side esse motu alique, non qualitate in anima residente. Assirmat & side mereri gratia. Affirmat denique & quicquid antecedat gratiam in homine, hoc est omnem animi conatum, omnem mentis præparatios nem,omnequactu interiore ante gratia, elle peccatu. An non istamale coherett Na si sides meret gram, antecedat in anima gratia oportet. Et qui sit motus quida (ut Luthe. placet) erit

n

1

1

C

1

1



## Deinani vitiorum desensione, Fol. XV.

Cæter, non admodű cógrue Lutherus ex istis exépla defum psit, quoru longe dissimilimus est. Sumpsisse exeplu potius a Chore, qui aduersus Mosen & Aaron populu concitauit, & Nue 16. cristas erexit, dices. Sufficiat uobis quia omnis multitudo sans ctoru est. & in his est dis. Cur eleuamini super populu dii: Similiter & nunc Lutherus æquare populű pontifici studet, atgid quide longe atrociori contumelia q Chore tu fecerat erga Mosen. Sed in hoc a uestigiis patru suone discedit nihil. Oes hæret ci Id em fere cuctis hereticis i more fuit, nepe potifice criminari criminarpapa Propter qd & Tudas aplus in eplatua quu de illis loqueret. In contradictione(inquit) Chore perierunt. Et paulo superius, \* Dominatione aut spernunt, maiestate aut blasphæmant, uel, ut maiori luce traduxit Erasmus, Dños uero spernunt, in pos testate præditos maledicta congerunt. Sic em Lutherus iam Nemi parcit facere non ueret. Nullius em iple reueref authoritate, sed ma Lutherus. ledicentissime linguæ frena laxauit in omnes. Chore igit ext emplű protulisse, ad & ei multo fuisset accomodatius, a aut Pauli, aut Christi. Ille magis pharifæon persona refert, q con tra Christu oblatrarunt, aut pleudoapostologe qui resistebant Paulo. Recteg nos erudit illis exeplis, q citarat, que in modu illü incessamus, qui uel pharisæis ipsis uel pseudoapsis multo merefacerbius reprehedi. Parüigif apte Lutherus pro se uel Christi, uel Pauli, producit exemplum. Deinde quis no uidet Arriu, Nouatu, Nestoriu, Donatum

Deinde quis no uidet Arriu, Nouatu, Nestoriu, Donatum & cæteros horusmiles, calumnijs, couicijs, cotumelijs, gbus illi sui teporis pontifices insectabant, eade exepla (quæ nunc Lutherus affert) suis improbationibus ptexere potuisse? Veze quis approbaret ea? Nemo certe, nisi qui sectis illore suisset ad dictus. Na cæteri protinus explosissent & exibilassent ea per

nitus

Tertio, nec Chrüs, neq Paulus illis increpationibus fuissent usi, nisi prius authoritate sua plane miraculis uteras costrmale set, quæ sane tanta suerunt, ut merito suisset obiurgadus quis quis eou doctrinis repugnasset. Na Paulus ita Romanis scrie Romanis scrie Romanis scrie psit. No em audeo aliquid loqui eou quæ per me non efficit Chrüs in obedientia gentiu, uerbo, & sactis, in uirtute signoe

Contra captiuitatem Baby. Cap. II.

rum, & prodigioru, in uirtute spus sancti. Et Corinthis item ita. Nulla in re inferior fui cæteris apostolis täetsi nihil sum. Signa quide apostoli peracta fuerunt inter uos cu omni pati\* entia, & signis, & prodigijs, & potentibus factis. Aduerte le ctor, o dicit in omni patientia, & se nihil esse. Paulus qui tot signa, prodigia, potentia, facta, gessit in omni patientia, se ni ? hil este reputauit: & Lutherus qui quu miraculis careat, impa tientissime tamen loquit, se magni æstimat, & neminem non

XIIII afficit contumelijs,

De Christo quoq notu est, eu prius phariseos reprehe derit, operibus, quisna esset, indicasse lohan. J. Ipsa opera que ego facio testant de me, o pater miserit me. Et. lo. Opera que ego facio noie patris mei, hec testimoni u reddut de me. Et eo de. Si non facio opera patris mei, nolite credere mihis Etrur 4 fum. Si mihi no credatis, operibus credite. Et. 14. Propter ip/ sa facta credite. Et. 15. Si opa no fecissem inter eos g nemo ali? fecit, pctm no haberet. Ecce primu. Luthero no licet hac ma ledicetia astruere Chri exeplo, nisi prius authoritate sua claris miraculis coprobauerit, quemadmodu nec iple Chrus antea quică iplis pharilæis exprobrarit, dostenderit miracula, quit bus par fuit fide adhiberet. Deinde, nisi Lutheri malitia pror Noua dodri sus eŭ excæcauerit, pspicere potest, nos, quatuuis eius dogma

na no sine mi, ta uera fuerint, a peto liberos ee, nisi prius ea nouis miraculis raculis suscis corroborarit. Nã ea q nos credimus abude coprobata sunt, no modo Chri uerbis & factis, ueruetia aplog & sanctor patru apertissimis æditis miraculis, ut si fallamur, ausim asserere,

Doctrina Lu deum ipsum nos, data opera, fefellisse. therilonge di At Lutherus dicet. Mea dogmata nequa qualia sunt q q Chri uersa est a dostus & apostoli docuerunt. At istud falsissimű est. Nam sic & ctrina euageli Arrius cauillabat, se uidelicet nihil dicere, præter uerba Chri Verba Chri sti, qui tamen uerba Christi pro suo spu depravabat in suam sensu heretico parte: que admodu & nunc facit Lutherus. V erba certe Chri rühereles sunt sti, iuxta Christimente intellecta pro Christi dogmate accis pienda sunt. Cæten iuxta mente hæretici concepta, non do

gma Chři sunt, sed hæresis potius appellari merent. Na ista uerba, quibus Atrius nitebat, nepe, pater maior me est, iuxta

## De inani uitiorum defensione. Fol. XVI

fensum Christi ueri Christi dogma sunt, & no ad sensum ipi sius Arri, hoc est eo modo qua Arrius interpretabat ea. Ad sensum em que de eis Arrius coceperat, no Christi dogma, sed Arrianu dogma prorsus expresserant. Et quia patres send fum Christi secuti sunt, iccirco quod patres, & no quod Arri us docuit, ecclesia coprobauit, Sed & identide ipsa fecit, gues inter patres & hæreticos fuerat cotrouersia. Na semp hæreti ci cotendebant, uera apud se notitia scripturam esse. Sed ec/ clesia semp Christi spu sufficienter instructa repulsis heretico ru interpretationibus, patru sententijs costanter adhærebat. Nő est ergo od Lutherus iactitet. Mea dogmata nó sunt alia g Christi dogmata, quadoquide ipse dissentiat a patribo. Na Lutherana dogmata nihil alid funt g cotra uez sensum Chri sti puersæ scripturaæ interpretationes. Quãobre quu adhuc Lutheri dogmata nullis corroborata fint miraculis: haudqua g chriani tenent fide illisadhibere:nec piculu inde cuig immi net, si no crediderit eis, præsertim qui de seipso Chrus dicat. Si no fecisseminter eos opera quæ nemo alius fecit, peccatum Ioha. 15. nő haberent. V erű quisquis nolit his, quæ abecclessa catholi ca doceni, credere, certiffimű animæ fuæ diferimen incurrit, qui ea sint ta Christi d'apostolorum, atq; sanctorum patrum miraculis apertiffime comprobata.

Wt ergo ueniamus ad rem. Christo licuittă aspere phas XV riskos incessere, quia suam doctrinam a deo processisse, per No sicuit Lu miracula manifestissime comprobauit. Licuit & Paulo pseu therotaacers doapostolos & male Christianos redarguere, quoniam sui do be obiurgare gmatis ueritate, signis & miriscis operibus abunde testatus est. At non idem Luthero licet, qui uere pseudoapostolus est Lutheruspseu & Satanæ mancipiă, ac plane præcursor Antichristi; necdă doapostolus. sus hæreses & pestilentissimas scripturarum inuersiones, uls lis consirmauit miraculis, nisi forte miraculum sit, hominem tot irarum & æstuum surijs distentum non euestigio rumpi. Non alio certe miraculo suam perniciosam doctrinam has chenus consirmauit. Quare nihil aut Christus, aut Paulus

in hac parte Luthero suffragatur, imo Pauli exemplum, qd' ex actis ante retulimus, plane codemnat Lutherum, quando

Contra captiuitatem Baby. Cap. II. sacerdotif tu antiquati pontifice Paulus agnouit, & reuerent Acto. 23 tia ei detulit, scriptu esse recensens, principe populi tuine ma ledicas. Lutherus tñ haudquag noui facerdoth principe dige natur agnoscere, sed maledicis contumelis insectat. Hoc Pau li exemplu quod imitari debuillet, limul & cætera, quæ rex il lustrissimus obiecit ei reuocare merito potuissent eu ab hac amétia, nisi plane Satane macipium esset & filius perditionis. Rexem oppoluit multos optimos fuisse pontifices, quor all qui remissione annua, ali trienne, ali quadragesimas aliquot, Pontificibus quidam totius pœnitentiæ parte aliqua, nonulli plenaria ta a potius q Lus pœna q a culpa remissione indusserunt, quibus & tanta fide shero fidedu. adhibenda esse merito iudicauit, ut potius unu fraterculu oue fuisse morbida, esser crediturus, q tot olim pontifices perfidos fuisse pastores. Veruad hoc Lutherus nihil respondet. Subinde rex multis rationibus euidentissime docet, g nihil of Verbaregis mnino charitatis Lutherus habeat, qui non uereaf tot fum? mis & eisde sanctis pontificibus tantu crimen impingere, net Leuit, 19 pe, ch essent impostores. Si deus (inquit) in Leuitico dicit om/ nibus. Non eris criminator, nec susurro in populis, gd de Lu thero censendu est, qui ta immane crimen, no in unu alique homine, sed in ta multos, ta uenerandos spargit antistites, ide g non una quapia urbe susurrat, sed per totu buccinat orbes Et hicomnino Lutherus silet. Ad hæc rex adiecit. Si maledictus in Deuteronomio dicit g Deute, 27 cla percusserit proximu, quanta maledictione pcutif, qui pala tantis opprobrijs infultat in præpolitos. Et hic omnino tacet Lutherus. Postremo rex adiungit, Si homicida est ( ut ait Euangelista ) I.Iohan.3 nec uita habet æterna, qui odit fratre, an no hic æterna digno morte parricida est, qui odio persequif patre? At has omnes rationes Lutherus aure furda pertransiit, uitiu suu extenuans uocabulo mordacitatis, qui canina potius iracundia & belus inam rabiem uocare debuisser. Mira est huius ursæ furentis impudentia, op quum nihil apud Paulu damnat crebrius g arrogantia, contentio, fraternæcs charitatis uiolatio; nihilog contra l'apius extollit, q quod qu

De inaniuitiorum defensione. Fol. XVII.

contrariú est, illä tñ haud pudet e Paulo suæ patrociniú improbitatis & impietatis arripe. Paulus ait. Benedicite & nolite mas ledicere. At Lutherus docet no solú esse maledicedú, uerúetis am rixadú & opprobradú, couiciadú, cotumacis se cotume lips que quo nobis aduersariú impetendum; atquid exemplo Pauli & Christi.

Hoc dogma si e cœlo defluxerit, alij dijudicet. Sat scio do? Arina Christi nequa dest. Ettame audacter asserit Lutherus. No mea doctrina (ingt) sibi ulla ex parte pugnat, nec pugnare potest, quu sit Christi. Sic metiri no erubescit os impudetissimu quu ferme nihil habeat cu doctrina Christi cosine. Opinor, pe fecto nemine hacten herețicou fuisse, q no in multo pluribus cu doctrina Christi conuenerit de Lutherus, Sed nec doctrina Christi est, qcqd Chrus dixerit, nisi pe Chrimete & spiritu sue ris interpretatus. Qui gitur Lutherus sepenuero uerba Chriesti cotra sensum & mente Christi interpretatur, pala est eius doctrina nequa dese doctrina Christi, sed cu ea pugnare magis.

Deiñ q subdit Lutherus, Iob madasse maledici papatui per cos qui parati sunt suscitare Leuiathan. Pergit semp Lutherus qui sum sullis esse hoc est pro suo cerebro scripturas puerse con Hicrussus costorquere. Sic em hñt uerba Iob, ubi diei sue maledicit. Maledi torquet scripcat, inqt, ei, qui maledicut diei q parati sunt suscitare Leuiatha, turas Luth. Quis ex ijs uerbis colligere potest Iob madasse gtenus papatui Iob. 3. meledicatur peos, q parati sunt suscitare Leuiatha; nissuelit ad hūc modū Lutherus argumētari. Mandat Iob uthi diei suæ

Contra captiuitatem Baby. Capi II. maledicant qui maledicut diei, nepe, qui parati sunt suscitare Leuiathan. Ergo madat lob ut hi papatui maledicat. Sic iste g'se magistrű totius orbis facit, scripturas interpretatur, ut p die papatu intelligat. Na qui potest alioqui sensum priore ex Luther9 susci tat Leuiathan is uerbis colligerer Sed quis potius iam paratus est suscitare Leuiathan g Lutherus ipler Nemini dubium est, quin ab hæ resum uexatione mito iam tepore quieuerit ecclesia, ita ut go tum ad hoc negotiu attinet, iam diu dormit Leuiathan, Lu, therus igitur, quonia exis est qui dormitante Leuiathan exi citare conant, quos forte sanctus Iob spiritu præuidit esse ma ledicentissimos, optauit, ut hi diei suæ maledicerent; nimirum Expositio qui uix ad aliud quicq nati uidentur q ad maledicendu. Cæte Hebreoru ru Hebræi locuistum aliter intelligunt. Sic em ad uerbu red, di potest. Maledicant ei maledicentes diei, attendentes uigis lare societate sua, Per maledicentes diei, magistri ludæor, in; telligunt lamentatrices, quæ ad luctu & planctu pro mortuis deputatæ sunt, & Leuiathan interpretant societaté earum: ut ita sanct unc uir uptare sentiamus. Maledicant diei, qua natus sum, hæ quæ deputatæ sunt ad lugendu & plangendu mortuos, quarum officiu est, tam sodales q alios ad luctum & planctum excitare. Sed esto per Leuiathan (ut Luthero plas cet)diabolum intelligamus. Profecto nemo magis idoneº ad hoc officiü inueniri queat, q Lutherus. Negzem Satanas qñ soluet facile maiore in ecclesia tumultu cocitabit, q modo per Lutherű excitat. Verű utcung fuerit, nullo modo torqueri poterit hæc scriptura contra papatű quéadmodum Lutherus facit. Et tamen qui scripturas ita torqueat, & corrupat, nihil pudet eu toties iactitare, uenisse e cœlo sua dogmata. Sedia adillud, o dicit spm ubicg pcipere ut mundus ar . guat de peto iniquitatis, & oino sancia & iusta hac mordaci? Mordacitas tate, tu laudare, tu exigere. Hic profecto scriptura nihil huic ptohibetur magistro nfo suffragant. Nung em in scripturis memini lau? dată, aut exactă a quis mordacitate quin magis prohibită inue nio. Sic em Pauloqui ad Galatas dixisset. Tota lex in uno uer Gala, r bo coplei, népe hoc, diliges proximű tuű sicut teipsum. Ilico. subdit, Q2 stalius aliu uicissim mordetis & deuoratis, uidete

De inani uitiorum defensione. Fol. XVIII. neuicissim aliº ab alio cosummamini. Hic spusin Paulo mor dacitate, nec laudat, nec exigit, ut oîno sancta & iustă, sed plas ne danat ut uitiosam & iniqua . Falsum igit est, qubiq spus laudat & exigit hac mordacitate ut oino lancta & iusta. Aduerte glo lector, húc totius orbis magistru, q sua dogmas Lucherus nos ta se iactat habere de cœlo, ia de scripturis plane mentiri. At itelligit se me hoc toties facit, & ita prorsus medacijs assueuit, ut quu metiat tiri. nő intelligat se métiri. Sed Luther' dicet Chim apud Iohane despu pdixiste, pille mudu arguet de peto. Certe parguet p Iohan.jo. dixit Chrs, sed no op mordebit, aut mordere faciet, qui in scrie pturis (qad memini) semp hoc uerbū in malā partē accipiatur Ceten, ut illicipse Chrs locu illu interptat. De pcto (ingt) ar guet, o no crediderint in me. Negs sic discipulos suos Chrus Mat, II. instituit, ut morderet, sed ut mites eent & patietes potius. Sed Lucæ. 21 & Paul u hac de re loquete audiamus. Timothe u hortat, ut ar z. Timo. 4 guat, obsecret, increpet; at euestigio subiugit, in omni patien/ tia. Et alibi dicit. Seruű dei nő oportet litigare, sed mansuetű z. Timo, z. esse ad oes, & cu modestia corripiere eos g resistut ueritati. Et z. Timo, 4 item iubet ut sectei inter cætera patietia & mansuetudine. At magister noster Lutherus nihil erubescit cofiteri, se patientia amilille, planecy profitetur, neutig libi ia habenda esse patien tiæ rationem. Hæc nist dixerit in libello suo maledicentissis Luthe, amiss mo contra regemego mentior. Sin dixerit, æquű est ut habe patientiam antur eius dogmata qualia uere funt, no uelut e cœlo, fed ma/ gis a Satana promanasse. Christi spus ubiq laudat & exigit leuitatem, mansuetudine, modestiam, atquid genus cætera. Quamobre quu aduersus Samaritas apostolicomouerentur, Luca, 9 Chrus eis dixit. Nescitis cuius spiritus estis. Intelligis itaq lector, q citra nebula aliqua aperte Lutherus, & docet, & facit aduer sus Christi dog mara, neg tñ erubescit, rege Angliæ ceu læsæ diuinæ maiestatis reű accusare, op illű de rebus hisce reprehéderit. Aduersus diuina (inquit) maiesta tem mentitur, & regemen, qui est rex gloriæ blasphæmijs luis conspurcauit. Hæc Lutherus. Et cur ista dixerit? Nimi, rum obid, que en rex oftenderit, qui de indulgentifs loqueret, fuisse sibi contrariu, Sic Luthero deblaterare, metiri, cotraria

19

O.

C

Contra captiuitatem Baby. Cap II dicere, scripturas perpera interpretari licebit, & gcgd uelit face re, necaudebit ei quisg hæc obijcere, nisi protinus fiat diuinæ maiestatis reus. Luthero cúctos pro sua libidine mordere, lace rare, uorare, coterere libere erit. At qui uicissim quico hor Lu thero facit, iam Lutheri Regem blasphemis conspurcat. XVIII. Verű quis nam est iste Rex Lutheri: Profecto no alius q is 10b. 41 de quo Iob logtur, inquiens. Etipe est Rex super oms filios su perbiæ. Nec tñ ide Rex gloriæ dici potest, nisi ätenus olimin cœlo seditiõe facta, gloria illa per ambitu inuadere sit conatus. Insimulat cas Iam nihil a me prætermissum est, opinor, quatu ad hanc parte rietatis Luth, attinet.in quo non respoderim Luthero, præter unu locum u/ bi docere nititur orthodoxos aflerere repugnătia dogmata. Pa " pistar, inquit, infaniæ pugnāt, ubi Matth. 16. petrā faciūt Chri stű & Papa, quũ Christus sit schus, Papa aut impius: & sanctitu "dini cũ impietate conueniat, ceu luci cũ tenebris, & Christo cũ "Belial, Siceri papatus non nisi incostantibus, pugnantissimis, "medacissimis costat (seu potius corruit dogmatibus, que utraq; "fimul docet, afferit & tuetur. Videat itag lector ex uno hoc ar gumeto, q afinina ruditas fit Thomistan, uel puerilis animi im potétia, quæ non finat eos fua ipfor uerba intelligere, & audét "tñ assertiones sacrametor, scribere, & magnificas ampullas sue "incredibilis inscitiæ testes iactare. In hoc em húc libellú Regis "scriptu arbitror, ne stupor & inscitia sophistan, præsertim por "cellogistorű(Thomistas dico)falso a me traduci crederet mű "dus fuitem meŭ iudiciŭ tali ipsorumet opere & sigillo copros "bandű & confirmandum. Hæc Lutherus. Primu hic perpende lector, quanta iaculeturin Thomistas Thomistas in sedat malicio opprobria, quibus & illius diui gloria denigrare studet, cuiº no me & doctiffimis & eruditiffimis uiris magna semp hactenus le Luthe. habitű fuit ueneratiőe, appe que Theologiæ flore passimaps pellarut. Sed & expende simul q friuola ratioe fecerit istud, ut Petro recte pe de médacio nihil dica. Ego nus q legi diu Thoma, aut Thos tra appellatur mistas, papam alique præter unu Petrum uocasse petra. Porro

petra fuisse Petrum, no solu Thomas, uerumetia Hieronymus & nonung etia Augustinus pala asserut. Et gd istud prohibet, Iohan Jaga Chrisillumita cognoianda prædixitin Iohane dices, Tuuo Deinani uitiorum defensione.

Fo. XIX

caberis Cæphas. Quod sinterpteris, lapis aut saxú dicetur, ut illic euangelista testatur. Et gd quæso discriminis est inter saxu & petra: Quidergouetat Petru, petra dici, qñ & ide saxuaut lapis dicitur? Et tamen ide iple Petrus, se peccatorem agnouit, qui Christo dixerit, Exiame dne ga peccator ego sum. Nihil ergo uetat Petrug peccator aliog fuit, petra obiddici, o Chris stus dicto sit petra. Sed quido Num ppterea no erit lapis Chris stus op quis chrianus ité dictus sit, lapis aut uicissim néo chriano uocarilapis pt, eo o chi slapis dicto sit: An Petrus pugnatia di xerit, qui in epiltola priori sic scribebat; Ad que accedetes lapi de uiun ab hoibus quide reprobatu, a deo aut electum et hono Chrian uos rificatu, & ipsi ta q lapides uiui supædificamini domus spualis. catur lapis At confequetur hac Lutherana ratione Petrum hic pugnatia dixisse. Lapide em uocat quelibet chrianus simul & Chrim, quu tamé Chris fit schristiani coplures sint peccatores. Et sanctitudini cum peto non magis conueniat q luci cum te/ nebris & Christo cum Belial. Quãobre si chiianus q petor est dici potest lapis, queadmodu & Christus dictus est lapis, quid Ioha. 2. prohibet Petr ű eade appellatióe cum Christo petra dici: An/ no Christ's seipsum uocat lucem? Ego, ingt, lux mundi sum. & Matth, se apostolosité suos luce mundi nominat. Vos, ingt, estis lux mű di. Num Christus ob hæc pugnantia dixerit?

Hic perspicis optime lector, q friuola sit Lutheri dialectica, simul & q iiuste cotumeliosus fuerit in Thoma & Thomistas quum illi tantu de Petro dixerint eu petra fuisse. Et uelit nolit Lutherus, sup hac petra, hoc est, sup Petrum Chrs ædificauit Ephe. z. ecclesia sua, Nunquid non dicit Paulus ad Ephesios de christi anis, op superædificati sint sup fundametum apostolog & pro phetarű summo angulari lapide Chro Iesu: Quis hic no uidet summű & supmű lapide Chrm Lesum: deinde prophetas & a postolos tag lapides etia in fundameto locatos: postremo chri stianos cæteros ceu uiuos etiam lapides huic fundameto sup Apostoli fundamento sup Apostoli funda ædificatos: Propter qd & diuus Augustin' prophetas & apo damenta. stolos Ecclesiæ fűdaméta uocat, iuxta id quod Dauid cecinit. Psal. 86. Fundaméta eius in mõtibus fanctis, qq & unu præcipuu non l. Cor. 3. neget esse fundamétum, nempe lesum Christum, que & fun?

Contra captiuitatem Baby. Cap. III

Hebr.13. Epylogus, primo.

Secundo.

Terrio

Quarto.

damētű fűdamētog appellat, sicut & eűdé schin schög ac pa storem pastorŭ alibi uocatŭ affirmat. Hactenus dilucidŭ opi nor euasit, Lutheru nec de Satana triumphasse, necgillius om nia dogmata promanasse de cœlo, quin potius e u & diaboli? cam haberelapientia. Subinde monstrauimus & in pluribus sibipsi contrarium esse, nec solu in his de quibus (ut contens dit) îcripturæ nihil agunt, uerumetia in alijs de quibus eedem apertissime loquunt. Tertio liquet, q Lutheri mordacitas nul lis fucis, nullisve rationibus excusabilis est. Postremo, quapd orthodoxos, quibus tamen idipsum Lutherus impingit, nuls la repugnantia est, nomenclaturam petræ tam Petro g Chris sto fuisse communem.

> De comunicatioe plæbis, ecclesie cosuetudine Caput, III. observaridebere,

Intétio autho



Vncadipla capita reze, de gbus præcipua cotro uersia est, calamu dirigam?. Quæ sane plima sut uersia est, calamű dirigam?. Quæ sane psima sút De gbus & agem? singulatim. sá igit tertio loco de coicatione sub utraca spé disserem?. Principio de coicatione sub utraq spe disseremo. Principio tñ refellenda sunt ea de gbusingñe se Lutherus

disputaturu promisit. Rex Angliæ Nam hic Lutherus primű opponit Regi, op nulla authoritate nitituraudo, scripturæ, neg ratione quauisurgenti, probatea quæ dicit, sed ritatib9firmis usum tatum allegat & consuetudinem, & Thomisticam, ut ait disputandi formamimitatur, nempe, mihi sicuidetur. Ego sic sentio, sic credo, oportet sic esse. Quasi diuus Thomas nullis solidioribus argumentis fuisset innixus, quod est mendacium No pudet Lu apud cunctos euidentissimum. Sed mendacijs ita Lutherus as

Confuctudo boa plegeha

there mentiri, sueuit, ut mentirise nihilomnino pudeat. An non & hoc quo mendacium apertissimum est, o Rex nullam urgentem at tulerit rationem? Idqd plane fallissimű esse mox ostedemus. Cæterumilla oppolitio Lutherinihil est. Namubiscripturæ defuerint ad oftendendam aliquam ueritatem, magni semper, apud omnes maiores nostros, momenti fuit usus & consuetu?

Aprinon oia do. Necs semper scripturas attuler t Apostoli, quibus proba scripturispro rentsua, quod tamen alibi, sed falso, Lutherus affirmat. Liquet babant.